Eino et Qigong Tuina

Benjamin Watteau. 07 mai 2024

T o Lo [V ol o [ R 2
La structure du psychisme dans la tradition médicale de Leung Kok Yuen........................... 4
QU’ESE-CE QUE I'ETNO. ........ceeeeeeeeeeeeeeeeeereeiieeeieistenieesenssssssnassessnssssssnmssessnssssssnssssssnssssssnnnans 6
Eino puis Qigong Tuina au sein d’une Méme SEANCE ............cccevvveeueirrrrvevuerisssrnnnnesssssssennns 10
Qigong Tuina puis Eino dans une MmE@me SEANCE............ceeeueeeerreveensseisrsnsesussssssssessessssssseenns 14
Eino et Qigong Tuina @NSeMDBIe ...........cueuueeierviveeeeeiiiinieneenissirinnsensiiisssssssmssssssssssssssssssssnns 15
Association de séances alternées d’Eino et de Qigong Tuina au sein d’une thérapie de

PlUSI@UI'S MOIS «..veeeeeeiiiiiireeniiiiiiiniiiiiisiiiieniiiiissniissisisisissssssssssssmssssssssssssssssssssssssssssnsssssses 20
(00T ot 17 [ RS 21
Références bibliographiqQUES :...............eeeeerreeeeuniiiininienuniiissiessuiissssesssmssssssssssssssssssssssssnes 22

Abstract / résumé

Cet article s’appuie sur des témoignages pour rendre compte de différentes formes
d’articulations possibles entre le Qigong Tuina et I'Eino. Ces approches, reposant toutes deux
sur un positionnement commun du praticien, peuvent étre combinées de différentes
maniéres au sein d’'une méme séance, ou au sein d’'une thérapie. Ces différentes maniéeres de
combiner les deux approches relévent de stratégies thérapeutiques différentes qui sont
exposées successivement.

Toutes ses stratégies thérapeutiques ont pour point commun d’inclure la dimension psycho-
émotionnelle dans le soin. Les émotions mal-vécues sont souvent symptomatiques d’'un mal-
étre chronique et peuvent étre la conséquence d’une problématique ancienne d’origine
somatique ou psychique. De méme que les troubles physiologiques peuvent avoir une origine
de cause émotionnelle. Ainsi, qu’il s’agisse d’un probleme psychosomatique ou
somatopsychique, I'association du Qigong Tuina et de I'Eino permet de s’assurer que la racine
(Ben) et les branches (Biao) du mal-étre sont traitées conjointement.



Introduction

Parmi les neuf causes traditionnelles de maladie! identifiées en médecine traditionnelle
chinoise (MTC), une seule reléve directement de la sphére psychique : la cause émotionnelle?.
Cette cause semble toutefois particulierement représentée en cabinet. Peut-étre plus au
218me sigcle qu’auparavant.

« Le professeur Bai® estimait que selon sa pratique clinique, plus de 70 % des maladies étaient
dues aux émotions. Pour les 30 % restants, il faut garder a I'esprit qu’une fois la maladie
installée, elle affecte les organes et donc influence le psychisme qui @ son tour peut ralentir ou
empécher la guérison. Il faut donc toujours, quelle que soit la cause, considérer autant le corps
que le psychisme ».*

Evitant les écueils des positions extrémes du tout psychologique et du tout somatique, la MTC
nuance les interactions réciproques entre ces deux sphéeres, tant dans la compréhension des
déreglements que dans la mise en ceuvre du soin. Un dysfonctionnement organique peut étre
responsable d’un probléeme émotionnel et inversement.
L'adage dit :
L’état d’esprit induit I’état général, I'état général induit I’état physique.
Xin Tai Jue Ding Zhuang Tai, Zhuang Tai Jue Ding Ti Tai

Dans la description classique des syndromes comme dans la pratique de cabinet, que la cause
soit d’origine émotionnelle ou non, les symptomes psychiques et physiques cohabitent le plus
souvent. Palpitations, difficultés de concentration, absence de joie, teint pale, sont par
exemple décrits ensemble pour identifier un vide d’énergie du Coeur. Une question
fondamentale pour le praticien est donc celle de la « clé d’entrée privilégiée » permettant
d’améliorer le sentiment de bien-étre de la personne. Corps et esprits forment un tout unifié,
ils peuvent toutefois étre hiérarchisé dans la stratégie de soin.

Si I'action sur I'énergie, maillon intermédiaire entre le corps et I'esprit permet d’avoir une
efficacité sur ces deux spheres, il est toutefois possible d’envisager en complément une action
plus directe sur I'esprit pour traiter les troubles psycho-émotionnels. Tout comme nous le
faisons pour le corps lors de manceuvres de réajustement articulaire. Si nous choisissons d’en
faire autant pour I'esprit, comment le faire de maniere efficace ? Faut-il systématiquement
passer par une forme de dialogue ? Le développement de certaines thérapies corps-esprit®
indique qu’il existe une possibilité de dépasser l'alternative que constitue d’une part,
I'intervention directive du praticien visant a prescrire ou proscrire un comportement et
d’autre part, I'écoute passive de type psychanalytique ou I'écoute empathique. Il s’agit de
s’intéresser aux inscriptions corporelles des troubles psycho-émotionnels. Ces inscriptions

1 Sommeil, surmenages, alimentation, hérédité, traumatisme, poisons, parasites, climats, émotions, auxquels
s’ajoutent les stagnations de sang et la production de liquide pathogéne comme causes secondaires.

2 Rappelons que les émotions ne sont nuisibles que lorsque leur intensité est excessive ou qu’elles s’inscrivent
dans la durée, ne laissant plus de place aux autres émotions.

3 Fondateur du Qigong Tuina

4 Amaél Ferrando, Qigong Tuina, Philosophie et Diagnostic. p.168

5 Comme Le somatic experiencing du Professeur Peter Levine ; ou L’Intégral Somatic Psychotherapy du Dr Raja
Selvam.

2



pouvant étre désamorcées en dehors de l'intervention du mental par une attention portée
aux sensations. C’est dans cette mouvance que s’inscrit I’Eino.
Lors d’un entretien https://youtu.be/ ynZN E9QuEg?si=zAgZomoqg) wALIISI, effectué avec
Amaél Ferrando, nous avions pu expliciter les affinités existantes entre cette approche et le
Qigong Tuina tant du point de vue du positionnement du praticien que du rapport au corps et
des traces qu’il porte. Pour apporter un éclairage plus concret, je propose quelques exemples
des modes d’articulation entre les deux méthodes dans ma pratique de cabinet :

e Dans une méme séance : d’abord Eino, puis Qigong Tuina

e Dans une méme séance : d’abord Qigong Tuina, puis Eino

e Dans une méme séance : Eino, et Qigong Tuina simultanément

e Dans une thérapie : Alternance de séances d’Eino et de Qigong Tuina

J’ai fait le choix de présenter ces combinaisons par l'intermédiaire de témoignages. Le format
des témoignages est libre. J’en ai fait la demande a la suite de séances lorsqu’il me sembilait
gue cela pouvait apporter quelque chose. Pour éclairer ma pratique, je propose dans un
premier temps quelques éléments d’une approche de I'esprit humain basée sur la tradition
médicale du Dr Leung Kok Yuen. Cette approche permettra de mettre en évidence les
processus en cours lors du travail psychothérapeutique en MTC ainsi qu’en Eino. Pour mieux
aider le lecteur a cerner cette derniere discipline, je présente sa pratique en l'illustrant par un
cas concret. Puis, a I'aide de témoignages j'expose les différentes modalités de combinaison
entre Qigong Tuina et Eino utilisées lors de différentes séances, en essayant de mettre en
évidence leurs intéréts spécifiques.


https://youtu.be/_ynZN_E9uEg?si=AqZomoqJ_wALlISl

La structure du psychisme dans la tradition médicale de Leung Kok Yuen

Leung Kok Yuen (1922-2013), formé sous I'autorité de son pére a Canton, représente la 15¢™¢
génération de médecin de sa lignée familiale. Il est contemporain de Bai Yongbo, péere de Bai
Yungiao (1960-2017) et de Li Molin (enseignant de Bai Yungiao). Ces grands noms de la
médecine chinoise ont traversé chacun a leur maniére les péripéties de la Chine du 20%™e
siécle®. En 1942, Leung a fait le choix de s’installer 8 Hong Kong ou il ouvre une clinique
d’acupuncture. Il y exerce jusqu’en 1970 tout en enseignant dans différentes écoles’. Puis il
migre au Canada et fonde le North American College of acupuncture a Vancouver. Leung a
transmis a Vancouver et en France®, une approche de la psychologie (Xin Li) issue des
réflexions et expériences de sa lignée qui adosse des éléments de compréhension a des
éléments d’intervention. Du fait de son exil, 'enseignement qu’il a transmis n’a pas subi de
censure d’état lors de la révolution culturelle ni d’harmonisation forcée. Ce qui le rend
originale et singulier. En étant moi-méme fortement imprégné, Je présente ici quelques
éléments qui permettront d’éclairer la fagon dont j'associe Qigong Tuina et Eino dans ma
pratique de cabinet.

Cette approche présente une structuration fractale de I’esprit humain appuyée sur la théorie
des trois trésors (San Bao). L'étre humain est per¢u comme un continuum psychocorporel
associant une dimension liquidienne, I’essence (le corps est constitué d’eau), une dimension
circulatoire, fonctionnel (le Qi), et une dimension lumineuse (I’esprit). A I'image d’une riviére
avec sa profondeur, son débit, ses courants, ses remous, ses embruns, ses scintillement, I'étre
humain ne peut perdurer en tant que tel sans I'un de ces trésors. Dans la tradition de Leung,
ce continuum se prolonge dans l'organisation méme de |'esprit. La lumiere, selon ses
fonctions, est plus ou moins opacifiée par la quantité de liquide qu’elle traverse. Les abysses
sont plus sombres que I'écume.

L’esprit, peut donc prendre trois formes de luminosité, les trois trésors du Shen : Le Jing du
Shen, la conscience (Yi Shi), le Qi du Shen, I'intelligence du corps (Cong Neng) et le Shen du
Shen, la conscience vide (Wu Yi Shi).

61912 Proclamation de la République chinoise. Abdication du dernier empereur.

1921 Fondation du Parti communiste chinois (P.C.C.),

1931 Invasion japonaise de la Mandchourie. Mao Zedong président de la premiere République
soviétique chinoise dans le Jiangxi.

1934-1935 La Longue Marche : les communistes du Jiangxi se réfugient dans le nord du Shaanxi, a
Yanan. Mao Zedong devient le chef incontesté du P.C.C.

1949 Proclamation de la République populaire de Chine. Les forces du Guomindang se réfugient a
Taiwan.

1966 Mao Zedong lance la révolution culturelle.

1989 Répression du mouvement étudiant réformiste place Tiananmen (4 juin).

7 Modern Chinese Medical Research Institute, affilié au Shangai College of Chinese Medecine et Kowloon
Association of Chinese Medical Practitioners

8 Leung a été régulierement invité en France a 'université européenne de médecine chinoise. Par la suite, ses
enseignements a Vancouver ont été filmé pendant plusieurs années pour servir de support a la formation de
praticien en France via I'université européenne de sinobiologie. C'est a cette occasion qu’il a donné son cours de
psychologie (Xin Li). Parmi les 4 personnes a |'origine de ce vidéo-enseignement avant-gardiste pour les années
80 se trouve Patrick Shan aupres duquel je me forme depuis 2009.

4



Yi Shi, la conscience est un Iceberg, avec sa partie visible (Wai Yi Shi), et sa partie submergée
(Nei Yi Shi). Cette partie en dessous de la surface de I'eau est constituée d’'un ensemble de
mémoires enfouies car il n’a pas été nécessaire ou souhaitable de maintenir I'information a la
surface, la lumiére n’y passe presque pas. S’y trouve dans les couches les plus superficiels des
éléments du jour méme et en profondeur d’autres oubliés de longues dates. Ses mémoires
sont venues orienter les fondements de notre tempérament, de notre affectivité, de notre
mode de compréhension. Elles fondent le présent de la « conscience de surface » en
déterminant nos aversions, nos désirs, nos émotions, nos pensées. Dans cet état « Jing », la
lumiéere de notre conscience (Yi Shi) est un reflet sur la glace de notre histoire. La qualité de la
glace est un prisme qui la teinte. La vie peut s’en trouver assombrie ou colorée. Cette
conscience de surface permet de se comporter dans la vie, d’y agir, elle est a I'origine de
I’activité volontaire. En médecine occidentale Yi Shi peut étre mis en relation avec I’activité du
systéme nerveux central (les perceptions, les sensations, les pensées, la parole et la mémoire)
et celle du systeme nerveux somatique qui régit les mouvements volontaires.

Si en Chine, Yi Shi est un terme d’usage courant pour désigner la conscience, les notions de
Cong Neng et de Wu Yi Shi sont plus originales et ont été développées par la lignées Leung
dans leur effort de structuration de I'esprit en s’appuyant sur le bouddhisme, le taoisme et le
confucianisme.

D'apres Bai Yungiao, Cong c'est la "petite intelligence", celle qui est limitée, et Neng c'est « le
pouvoir, la puissance ». L’association des deux mots est donc évocatrice du pouvoir de la
petite intelligence. Dans I'usage qu’en fait le Dr Leung, cette petite intelligence, c’est celle du
corps. Une intelligence non-conceptuelle, qui ne raisonne pas, mais qui assume I'organisation
et la régulation de la vie du métabolisme humain pour en maintenir ’lhoméostasie. Elle est
I’expression fondamentale de l'intelligence de la vie en nous, I'expression de sa puissance
organisatrice. De ce fait, elle est associée au Qi qui anime et dynamise le corps. Quand la
lumiere rencontre I'eau, elle permet la production d’une énergie. Dans le monde végétal,
cette rencontre entre I’eau et la lumiere donne lieu a la photosynthése. Dans le monde animal
c’est I'activation du métabolisme. En médecine occidentale Cong Neng peut étre mise en
relation avec I'activité électro-chimique du systeme nerveux autonome qui dirige les fonctions
involontaires du corps.

Wu Yi Shi, la conscience vide, c’est la lumiére avant son réfléchissement sur I'lceberg, avant
gu’elle ne se mélange a I'’eau pour produire de I'énergie. Wu Yi Shi c’est la source lumineuse
solaire. Elle ne nous appartient pas. Elle nous traverse. Ce n’est donc qu’une fois que se sont
tues la conscience ordinaire avec son cortége de pensées, d’émotions et de désirs (Yi Shi), et
les exigences du métabolisme (faim, froid, besoin d’évacuer les exceés...) que le Coeur peut
s’ouvrir a Wu Yi Shi et s’absorber dans I'esprit de I"'univers. La Conscience vide, vecteur de la
lumiére porte avec elle une puissance céleste, Ling Xing®.

Cong Neng est au carrefour des influences de Wu Yi Shi et de Yi Shi. Par son influence, Wu Yi
Shi offre a Cong Neng les conditions optimales de son fonctionnement. Yi Shi, pour sa part,
informe Cong Neng des modifications a effectuer pour s’adapter a I'environnement en
fonction de l'interprétation qu’elle en a fait. C’est ainsi que la dynamique émotionnelle se

9 On ne trouve pas d’équivalent a cette notion en médecine occidentale. On peut éventuellement la rapprocher
du vitalisme d’Henri Bergson et de son concept d’élan vital.

5



manifeste par des réactions physiologiques exergant une influence sur le rythme cardiaque, la
respiration, la température interne, ou I'appétit par exemple. L'inscription prolongée ou
intense dans certains types d’états émotionnels peut perturber durablement Cong Neng.
Cette petite et puissante intelligence est donc le vecteur de la somatisation, de I'inscription
de mémoire dans le Jing ('essence)!?. A l'inverse un déréglement de la physiologie par
d’autres mécanismes (mauvaises habitudes alimentaires, manque de sommeil etc.) peut
perturber la lumiére de la conscience ordinaire. Le détail de ce fonctionnement se trouve dans
I'interrelation entre les organes Zang, les émotions et les Ben Shen (Hun, Shen, Yi, Po, Zhi)
amplement exposée par ailleurs.

Le travail psychothérapeutique en MTC consiste pour une part a intervenir sur les aspects de
La conscience ordinaire qui tendent a entacher la vision du monde de la personne qui vient
nous voir et a perturber le fonctionnement de Cong Neng. Pour I'autre part, la psychothérapie
implique de réguler la physiologie pour apporter au Xinshen les conditons optimales de son
fonctionnement. C’est dans le croisement de ces deux angles que réside la complémentarité
entre le Qigong Tuina et I'Eino pour traiter les perturbations de I'esprit.

Qu’est-ce que I'Eino.

Continuant I'approche de I’hypnose initiée par Frangois Roustang, Bernard Sensfelder a
développé I'Eino en s’appuyant sur les neurosciences et la pratique du Zen. Formé a I'Eino
aupres de Bernard, je participe a son développement en tant que praticien et formateur. J'y
combine en cabinet des éléments issus de ma pratique de la médecine traditionnelle chinoise,
du Qigong et du Qigong Tuina. En Eino, nous n’aidons pas la personne a devenir qui elle
souhaite, nous créons les conditions pour qu’elle vive plus librement, en toute simplicité. Loin
des promesses d’un développement personnel, nous ne faisons qu’aider a retirer les filtres de
la conscience ordinaire qu’ils soient liés a une image de soi, un traumatisme, une tension dans
le corps, etc.

Retirer les peurs, dissoudre les culpabilités et les croyances qui nous empéchent de nous
épanouir au quotidien et qui génerent du mal-étre, du stress, de I'anxiété, de la dépression.
Dissoudre les traces de nos histoires qui marquent un arrét dans la circulation de la vie, et
génerent des comportements compulsifs, répétitifs, inadaptés autant qu’une inscription dans
la matiere du corps. Nous autorisons ces inscriptions qui créent le mal étre a se dissiper.
Pour cela, il faut desserrer 'emprise de la conscience ordinaire (Wai Yi Shi), laisser faire le
corps (Cong Neng) et autoriser le mental a «ne rienfaire », «se laisser installer
confortablement dans... », « étre le témoin curieux de ce qui se fait sans son intervention ».
Bien souvent, il suffira que la personne se laisse confortablement installer dans I'image
négative qu’elle a d’elle-méme ou dans la peur qui I'envahit pour que, sans rien faire, le
blocage se leve. D’autres fois, encore, la personne se verra invité a laisser une émotion venir,
a se centrer dessus, sans rien faire. L'objectif sera d’apprendre a la personne a arréter de
s’occuper de ce qu’elle pense pour uniquement s’occuper de ce qu’elle ressent. Lorsqu’il sera

10 Cette inscription des mémoires s’effectue a deux niveaux. Celui du Cerveau (Nao), aussi nommé la mer des
moélle, qui est en lien étroit avec I'essence des reins. Celui du corps dans sa globalité, ce qui entraine des
modifications posturales (cf. ma participation au livre « Les merveilleux vaisseaux » d’Amaél). Mon ami de
toujours et collégue Sylvain Lafargue me faisait remarquer qu’on pouvait parler de mémoire de I'eau pour
qualifier cette inscription de I'esprit dans la matiere liquidienne du corps.

6



installé dans son ressenti, il le laissera aller son chemin, sans intervenir, jusqu’a se sentir
confortable.

En Eino, le praticien s’installe dans une forme de présence, servant de point d’appui a
I’acceptation de la mise en mouvement d’un processus naturel de libération des tensions, des
traces laissées par les événements traumatiques, les ambiances oppressantes, les mémoires
familiales... La clé du succes est la confiance partagée dans la possibilité qu’un processus
libérateur puisse s’accomplir dans I'ici et maintenant d’une transe légere.

Pour expliquer les ressorts du fonctionnement de I'Eino dans la perspective du Qigong Tuina,
j’aime m’appuyer sur cette citation.

Kong Ze Tong, Vide, alors Circulation
Tong Ze Ming Circulation, alors Lumiere
Ming Ze Ling Lumiere, alors Esprit de 'univers

Ainsi, dans le langage du Qigong Tuina, j'aurais tendance a formuler les choses ainsi. Le
praticien s’installe dans un état de « vide », et favorise le déploiement d’un champ d’énergie
qui I'enveloppe avec la personne qui regoit le soin. Ensemble le praticien et la personne se
rendent disponibles a ce qui peut advenir. Cela permet d’enclencher une mise en mouvement
du Qi et engendre un processus de transformation (Qi Hua) des mémoires. Comme si elles
étaient extraites des profondeurs du Xinshen pour étre mise a jour, contemplées, ressenties
telles qu’elles sont. Par cette mise en lumiere des tensions I'esprit de I'univers reconfigure le
rapport que la personne entretenait avec son passé et par la méme occasion ouvre un rapport
au présent plus adapté.

Pour donner un exemple de la nature de ce travail, je procéde ci-dessous au commentaire du
témoignage de Justine lors d’une séance d’Eino.

« C’était ma premiere expérience d’hypnose. Je m’attendais a ce qu’on
discute d’avantage, sur le coup ¢a m’a frustrée, mais je crois que justement
ce dont mon mental a besoin, c’est d’étre désamorcé. Et la plupart du temps,
par la discussion, la réflexion, il garde le contréle.

Jai demandé a travailler d’abord sur des traumas d’ordre sexuel/intime. Je
n’ai pas eu besoin de les raconter avec des mots, et ¢a, ca m’a soulagée.

Le travail en Eino ne nécessite pas que la personne se raconte, s’analyse, ou développe les
détails d’'une expérience. Quelques éléments factuels suffisent a travailler. Cela présente des
avantages et des inconvénients. Ces deux aspects sont visibles dans le témoignage de Justine
qui exprime a la fois la frustration de ne pas pouvoir discuter d’avantage et le soulagement de
ne pas avoir a mettre en mot des traumas. Le praticien se doit de trouver le juste dosage dans
I’écoute de la personne pour que cette frustration ne nuise pas a la relation thérapeutique.
D’un autre c6té, il ne doit pas encourager outre mesure I'activation du mental par le dialogue.
Le dialogue doit donc porter sur des faits, et sur I'expression du vécu associé. Cette expression
permet de commencer a orienter I'attention sur la sensation.



Une fois dans I'état d’hypnose, c’était comme si j'étais normalement
consciente, comme s’il ne se passait rien, sauf que ce qui se passait dans ma
téte était différent de mon activité mentale habituelle.

C’est par une fixation de I'attention de la personne sur les sensations que le glissement vers
le travail en hypnose s’opere. D’autres méthodes comme la rupture de pattern, ou la
communication « hypnotique » ne sont pas utilisées en Eino. L'idée n’est pas de pousser la
personne dans la transe malgré lui, mais bel et bien de I’encourager a aller de lui-méme en
faire I'expérience. De la sorte, le glissement n’est pas une rupture avec I'état normal. Cette
fagon de faire laisse au personne un sentiment mélé d’ordinaire et d’étrangeté qu’exprime
tres clairement Justine. L'objet de I'induction est de permettre I'’émergence d’une disposition
a laisser émerger des processus d’autoguérison. Cela passe par le relachement des
mécanismes de censure des sensations jugées désagréables ou perturbantes dans le contexte
de la vie quotidienne. La transe thérapeutique ouvre un temps de disponibilité a I'accueil des
traces des vécus antérieurs.

Quand Benjamin m’a demandé de contacter des émotions, une voix dans ma
téte a dit « mais qu’est-ce qu’il croit, ¢a ne va pas étre si facile », je résistais,
et puis je n’y croyais pas tout a fait. Et pourtant les émotions sont venues,
sans que je puisse dire clairement pourquoi ni comment. J'ai eu plusieurs
vagues d’émotions et d’apaisement, et puis ¢a a été fini. Je suis revenu a la
réalité, je me suis dit « c’est tout ? », alors que j’avais une intense et profonde
sensation de changement. Comme si mon mental essayait (encore) de
garder le contréle.

Dans cet état pas tout a fait inhabituel se passe des choses pas tout a fait ordinaires. Le
Praticien invite la personne a « laisser son corps faire monter les tensions associées a un
événement », « a laisser son corps faire ce qu’il a a faire avec les traces de... », « a laisser son
corps réagir a I'idée d’étre (compléter par le jugement de votre choix), etc.

Il ne s’agit en aucun cas pour la personne de se remémorer activement le souvenir, mais au
contraire de porter attention aux réactions du corps a cette évocation. Le travail du praticien
consiste a encourager I'accueil par la personne de ce qui se manifeste pour que cela puisse se
développer. Pouvoir encourager cela, implique que le praticien soit tout a fait a I'aise avec ce
qui peut se dégager de la personne a ce moment-la. Il s’agit 1a d’'une des conditions
essentielles pour que le processus fonctionne. Cet accompagnement de la personne implique
aussi une certaine capacité a percevoir ce que vit la personne. Cette perception ne peut pas
s’appuyer uniqguement sur I'observation. Le regard ne suffit pas a percevoir I'ensemble des
variations d’état, il faut développer une sensorialité de I'écoute qui permet d’affiner la
présence a l'autre. Les manifestations du processus sont le plus souvent invisibles et ne se
colorent pas nécessairement d’une tonalité émotionnelle. Justine dans le deuxieme temps de
la séance en fait I'expérience.

Deuxieme partie de notre séance, nous avons travaillé sur mes tics.

Une fois dans I’état, Benjamin me guide pour chercher la tension a la source
des tics. Je me trouve dans un état de plus en plus profond, mais sans que
des mots ou des sensations ne surgissent pour répondre a la question. Pas
de vagues d’émotion cette fois, mais I'impression de descendre trés profond
dans le noir, dans le lourd. Je perds toute notion de temps. A un moment



dans ce noir je me suis dit : « en fait ce n’est pas a moi ». (Plus tard j'ai fait
le lien avec mes parents, qui se rongent tous les deux les ongles, et le fait que
vers six ans je me rongeais déja les levres.)

Il ne s’agit pas pour le praticien de savoir précisément ce qu'’il se passe chez I'autre, mais de
percevoir qu’il se passe quelque chose, d’en saisir la dynamique de déploiement,
transformation, relachement, dénouement.

Quand Benjamin m’appelle a revenir c’est trés difficile. Je suis comme trop
loin, trop bas, trop profond. J’ai envie de rester la.

Je mets du temps & pouvoir ouvrir les yeux, A me sentir revenu.

La transe de Justine qui était tres légeres dans un premier temps s’est approfondie dans la
deuxieme partie de séance. L’attention aux sensations s’est transformée en absorption. Le
commentateur intérieur de I'expérience vécu, sans disparaitre totalement accepte de faire
silence pour n’étre plus que le témoin d’un processus intime et en méme temps étranger.

Quand j’y repense maintenant c’est un moment que j'\aime me remémorer.
Ce noir, ce vide, cette profondeur me donnent une sensation de sécurité,
d’appartenance, d’ancrage.

Immersion dans le yin du ciel antérieur. L’essence. La densité des
profondeurs, leur obscurité rassurante.

Le résultat obtenu par ce travail n’est jamais garanti. Il n’appartient pas au praticien. Il dépend
de la facon dont la relation installée a permis qu’opére un processus que nul ne peut controler.
Cela ne dédouane pas le praticien de toute responsabilité. Il est de son devoir de faire en sorte
gue les conditions optimales soient réunies pour que le processus émerge. Comme le tireur a
I'arc, le praticien se rend présent a la pratique sans laisser I'esprit s’envoler vers la cible avant
la fleche.

Les jours (semaines) qui ont suivi j'ai vu que l'attitude de mon corps était
différente, plus libre. Je sais qu’il faudra y retourner, transformer plus
profond, aller plus loin. Mais j’entrevois le changement possible et la liberté
qu’ily a a la clé. Et puis ¢ca m’a donné une piste de transformation pour mes
tics et ¢a j’en suis trés trés contente. »



Eino puis Qigong Tuina au sein d’'une méme séance

Il s’agit du mode de combinaison entre les deux pratiques le plus documenté dans les
témoignages obtenus. C'est celle qui, au début de I'association des deux pratiques, m’est
apparu avec le plus d’évidence. Dans ces cas, les personnes arrivent avec un motif d’ordre
psycho-émotionnel marquant une agitation du Xinshen qui justifie d’aborder le soin par un
travail en Eino. Je décide d’y associer le travail en Qigong Tuina pour approfondir le processus
de transformation des émotions. Lors de ces séances j’ai maintes fois utilisé la manceuvre Tan
Zhong Tou Guan Yuan sans m’y limiter, laissant libre la possibilité de m’adapter a la personne
plutdt que de m’en tenir a un protocole prédéfini.

Si Tan Zhong Tou Guan Yuan s’est imposée a moi dans un premier temps, c’est parce que j’ai
pu éprouver dés ma premiere rencontre avec le Qigong Tuina |'efficacité de cette manceuvre
pour « vider » les mémoires émotionnelles qui ont pu étre stockées par le protecteur du cceur
(Pc ou MC) dans sa fonction de rempart du Coeur contre les agressions.

Recevant cette manceuvre, j’ai d’abord eu une amplification de la respiration, puis une
sensation de force, comme si mon corps voulait plus d’air, toujours plus. Puis un
picotement et un sursaut au centre de la poitrine. Il y avait une teinte de tristesse
légére, puis de désarroi et d’impuissance. J'ai eu de nombreuses apnées en fin d’expir
pendant lesquelles les mouvements de montée et descente du diaphragme créaient des
sensations de pression et dépression dans le corps. M’est revenu le souvenir d’un
épisode de quasi-noyade qui m’a été raconté : Petit, j’ai fait le bouchon dans une
piscine. A la fin je me suis apaisé, ma respiration était plus ample mais sans force.

Dans un premier temps jopére sur table ou dans un fauteuil un travail d’induction d’une
transe par fixation de I'attention sur les sensations puis je fais des propositions en Eino sur la
problématique de la personne en vue d’engager le processus de transformation. Celui-ci
s’accompagne d’une réaction du corps qui peut étre manifeste ou non et conduit a une
expérience sensorielle pour la personne.

Pour Martine :

La sensation d’une plaque de métal qui recouvre ma poitrine, lourde.

Benjamin m’invite a laisser cette tension s’accentuer, se répandre. Trés
progressivement une émotion monte. Comme si elle apparaissait de dessous
les débris aprés un tremblement de terre.

Ma téte tire fort en arriére, je n’ose pas la laisser partir puis dans la confiance
du moment, je finis par laisser libre le mouvement de ma téte qui s’amplifie
et bascule.

C’est trés impressionnant, j'habite complétement cette sensation. Une
grande chaleur me traverse liée a une forte émotion interne. Elle est a la fois
nouvelle et pourtant une partie de moi la reconnait.

Et encore, encore, encore.
Spectatrice de ce chemin dans les strates du passé.

10



Je traverse I'état dans lequel j'ai été petite frappée par la culpabilité et la
responsabilité que je me suis incombée (dans la relation avec mes parents).

Mon corps s’est refermé vers ma poitrine.

Pour Séraphin :

La pratique de Qigong Tuina qui s’en suit permet d’approfondir le travail, ce qui se manifeste
par une nouvelle expérience sensorielle impliquant un vécu corporel qui continue a se
déployer au-dela de ce qui a déja été engendré lors de la premiéere phase. Puis la manceuvre
conduit inévitablement a un apaisement marquant la fin du travail. Ainsi, le processus de

Quand je fixais mes doigts, j'avais remarqué qu’ils tremblaient
anormalement. La ce sont mes mains jointes qui tremblent et secouent.
Invitation a m’imaginer dans la cour d’école : le bord de la lévre tombe
légerement, un tres petit mouvement d’abord a droite. Je ressens aussi une
crispation tout le long du cou a droite, des clavicules a I'oreille. A gauche, le
flux d’énergie circule, se fait sentir une chaleur. L’autre bord des lévres
tombe. Tristesse. Je ressens de la solitude et beaucoup de regards qui jugent,
aussi la sauvagerie des jeux, du bruit. Invitation a s’imaginer dans la classe,
avec le professeur. Toujours ces levres basses qui voudraient étre stoiques.
Je me rends compte que pendant tout ce temps, je m’étais empécher de
respirer, comme en classe. Je me mets a respirer plus fort, grand besoin de
respirer, d’expirer en faisant du bruit, de faire du bruit, un sifflement comme
celui d’une cocotte sous pression. Je laisse les pieds de chaise s’incliner un
peu alors que je bascule en arriere, beaucoup, beaucoup d’énergie monte,
disponible, bouillonnante. J'ai besoin de tambouriner. Je trouve les bras de
chaises et frappe des poings dessus. La c’est un sentiment de dégodt qui
vient, remonte. Je vomis de l'air et me tiens le ventre. Puis cela reste en
suspens.

transformation se poursuit pour Laurie lors de la pause des mains.

11

Puis la séance a pris une dimension plus profonde encore....

Par un travail énergétique sur mes chakras (travail sur RM4, RM17)
Benjamin a fini de capter mes dernieres « culpabilités » :

Main sur le ventre, le souvenir de mes césariennes et de mon sentiment
d’incapacité a donner naissance « normalement » a mes enfants a surgi et
s’est évanoui.

Puis par positionnements successifs de ses mains (ma main droite est allée
se placer sur RM22 puis Yin Tang), une énergie de vie a afflué en moi, il me
suffisait d’y puiser...des verbes se bousculaient dans ma téte : aimer, danser,
chanter, rire, jouer, jardiner, peindre... pour finir par un leitmotiv : Prendre
soin de moi. Un courant s’est alors propagé dans mon bras convalescent,
s’obstinant a faire céder une sorte de barrage pour finir par frétiller jusqu’au
bout de mes doigts.



Un épisode de froid trés intense parcourant mon corps et glagcant pieds et
mains s’est ensuite installé. Benjamin m'a accompagné avec toute sa
bienveillance et m’a ensuite amené vers une sorte de spirale
énergétique abdominale, telle un puissant vortex de nettoyage.

Je change alors de manceuvre pour « le jeune garcon prie la déesse » : Tong Zi Bai Guan Yin

Un nouveau positionnement de ses mains et tout s’est apaisé avant une
expérience finale extraordinaire. Il a alors enserré ma main affectée par
I'accident et j'ai compris que mon cerveau entravait ma guérison par un
phénomeéne d’anticipation de la douleur. Quelques minutes apres, yeux
fermés, une belle lumiére verte s’est manifestée. La séance s’est alors
terminée en toute logique et je me suis sentie renouvelée. »

Il en est de méme pour Séraphin, le processus de transformation se continue durant Tan
Zhong Tou Guan Yuan avant de laisser place a un apaisement proche de I'endormissement :

Pour la troisieme phase, sans sortir de I’état dans lequel je me trouve, je
m’allonge sur le dos sur la table de massage. Je suis invité a me laisser aller
dans les espaces libérés, a habiter les nouveaux espaces qui se sont ouverts.
Benjamin a posé au début les doigts d’une main vers le hara (dantian en
japonais), les autres vers le plexus peut-étre (Tan Zhong Tou Guan Yuan).
Un certain temps passe. A un moment je sens tout un mouvement se faire
dans ma colonne jusqu’a ma téte. Comme s’ils avaient envie de se
rapprocher et que le cou ne voulait plus passer par un détour en s. A un autre
moment, Benjamin change légérement la position de la main sur la poitrine
a droite du centre et appuie sur un point qui attirait mon attention (Cela se
fait tout seul). Je ne sais plus si cela précéde le mouvement perceptible
d’alignement dans le corps. Mon esprit part un peu, je m’entends a un
moment ronfler le temps d’une respiration.

Pour Adrien

Au cours de la séance, Benjamin m’a demandé s’il pouvait avoir recours au
toucher. Ce fit sans aucun doute d’une grande aide dans le processus. J'ai
bien senti que ses mains, I’'une sur mon plexus et I’autre sur mon bas ventre,
m’ont permis de me sentir d’avantage accompagné et en sécurité, tout en
mettant en mouvement I’énergie (les émotions) qui y était bloqué. Jai
I'impression que les différentes formes de présence que propose Benjamin
lors de ces séances, (I'écoute, la voix et le toucher) permettent
d’accompagner et de transformer plus profondément ce qui se passe.

Les propos recueillis montrent une belle continuité dans I'expérience recu entre les deux
phases du soin. S’il est impossible de savoir si 'une ou 'autre des méthodes seules auraient
suffi a obtenir les mémes résultats, les personnes relatent les effets de I'expérience vécu.

Rosa :

12



Trois semaines plus tard, je fais éclater un lourd secret familial aupres de mes
parents et ma grand-mére. Chacun reprend sa place, sa responsabilité
(d’adulte, de parent). Mon frere n’est au courant de rien. Je compte avoir
une discussion avec lui pour l'informer que mes parents sont au courant,
mais pour le moment, je n’ai pas encore initié cette conversation.

Depuis, les pulsions de sucre ont disparu. Les idées sont apaisées, la colére
est quasiment partie (ou a 2/10). J'affirme beaucoup plus mes idées, mes
envies, mon positionnement. Je me comporte beaucoup plus comme une
adulte aujourd’hui, et non plus comme une petite fille avec mes proches. Mes
relations, notamment aux hommes, ont changé, je ne me sens plus menacée,
je me sens ancrée avec moi-méme. J'ai grandement gagné en estime de moi.
Je me fais de moins en moins passer apreés les autres, j’'ose dire « non ».

Aymeric :

« Bonsoir Benjamin, petit retour sur la séance d'Aymeric. En sortant, il m'a
dit : "sur I'échelle du bonheur, je suis passé de 7,6 a 9,8 sur 10 (il manquait
le golter pour étre a 10 &). Arrivé a la maison, il a dit : "qu'est-ce que je suis
bien moi !" Ces petites phrases font un bien fou apres les moments difficiles
des derniers temps... Merci beaucoup pour cette séance ! »

Martine :

Petit a petit, une grande tranquillité m’envahi.t Quand j’ouvre les yeux, je
pergois les couleurs du cabinet différemment, la lumiere aussi. Je marche
quelques pas avec une nouvelle démarche. Sensation d’intégrer mon corps
d’une nouvelle fagon, avec une perception plus fine. L'impression si
apaisante de rentrer chez moi, rassemblée dans la confiance. »

Séraphin :

13

En rentrant je fais une marche, j’accueille avec joie les ronds scintillants que
font les poissons a la surface de I'eau a cette heure ou ils dinent. Cela
accompagne une douce impression de sortir de sa coquille et de renaitre. Je
sens aussi comme plus « proche » et disponible ma poitrine, mon ventre. Les
quelques échanges avec des amis que jai eus aprés me laissent une
impression de fluidité et de vif enjouement.



Qigong Tuina puis Eino dans une méme séance

Il s’agit la aussi d’'une modalité qui se manifeste dans le cadre d’une séance ou le motif de
consultation est d’abord d’ordre physiologique, la dimension liée a une tension psychique
apparait en cours de séance mais n’est verbalisée qu’aprés coup. Cela laisse supposer un
processus psychosomatique est impliqué dans la persistance du mal-étre.

Sophie

Sophie souffre de troubles respiratoires a la suite d’un Covid. Je lui ai prescrit un mois
auparavant de la pharmacopée pour renforcer la Rate et le Poumon et chasser les glaires.
Nous faisons d’abord une séance de Qigong Tuina en vue de renforcer I'énergie de Rein et
Poumon (manceuvre principale : Fei Shen Xiang He) avant de continuer par une séance
d’éinothérapie.

« Allongée sur le dos, des points avec ses doigts sur le corps, qui stimulent,
qui picotent sur le bout de la langue, des circuits qui donnent la sensation
que le corps rétrécit sur le trajet, aux pieds (Qi Zhen Tai Xi), au poignet (Qi
Zhen Tai Yuan) puis sur le plexus (Tui Tan Zhong) avec la main. Sensation de
boule douloureuse sur les trapézes. Tournée sur le ventre les mains sous les
omoplates, diffusion (Fei Shen Xiang He).

A la suite de ce travail un rapide échange avec Sophie sur des images qui lui sont revenues
pendant la séance de Qigong Tuina m’encourage a lui proposer de continuer en changeant de
modalité.

En seiza les yeux fermés a I'écoute de la tension du plexus et du diaphragme.
Sensation physique de la tension et déroulement d'un scenario, d'un bout de
mon histoire. Colére, rage intense envers mon frére et ma mere. Puis
ouverture et apparition de mon arriére-grand-mére morte a 33 ans d'une
bronchite.

Le mal-étre de Sophie semble s’étre ancrée sur une mémoire transgénérationnelle.

Le lendemain matin la sensation de tension a la respiration est partie, elle
durait depuis 3 mois m'imposant une inactivité importante et de la fatigue.
Cette séance arrive apres 1 mois de pharmacopée. Le blocage revient 3 jours
plus tard. La semaine suivante une séance de Qi Gong sur les mémes énergies
poumon /reins. Puis a nouveau temps d'écoute, de la lumiére dans tout le
corps. Libération des tensions physiques/psychiques. Le lendemain 24h apres
la respiration se libére a nouveau pour plus longtemps. »

Lors de cette séance de Qigong d’une heure, le travail porte essentiellement sur Kai He. Nous
le faisons d’abord au Dan Tian Inférieur, en harmonisant le mouvement et la respiration en
vue de percevoir la densité (Xiao Kai He). Puis la sensation de densité crée au niveau du Dan
Tian est étirée en colonne vers Dan Tian médian par un geste de montée descente des mains
paumes orientées vers le tronc. Nous continuons le travail de Kai He au Dan Tian Médian, en
insistant sur la perception de la fluidité, de communication avec I’environnement (Da Kai He).
Le travail se poursuit brievement au Dan Tian Supérieur. D’abord en reprenant I'extension de

14



la colonne depuis le ventre jusqu’a Yin Tang avec les mains. Puis, pendant Kai He, le jeu des
mains devant les yeux fermés facilite la connexion a la sensation de lumiére. Enfin avec Peng
Qi Guan Ding, la lumiére est conduite jusqu’au coeur de la densité dans le Dan Tian inférieur.
Le témoignage de Sophie met en évidence I'importance du Qigong prescrit ou guidé dans les
thérapies en Qigong Tuina, ainsi que l'intrication entre Qigong et pratique hypnotique.

Eino et Qigong Tuina ensemble

Cette approche implique de parler en méme temps que I'on effectue le travail de Qigong Tuina
et m’oblige a intégrer deux types de connexion aux personnes, I'une par la main, l'autre plus
globale, plus en lien avec ce que dégage la personne sur le plan des tensions et des émotions.
Toutefois, il me semble que I'expérience aidant, ces deux modalités d’écoute tendent a
s'intégrer dans une écoute globale unifiée. Les dynamiques de séances étant singulieres, j'ai
choisi de présenter deux cas complets pour lillustrer. Dans les situations présentées
I'association est improvisée en cours de séance.

A. Sandrine
Le motif de consultation initial est d’ordre Physiologique (séquelle de bronchite) mais
Iirruption de paroles et d’émotion chez Sandrine durant la séance de Qigong Tuina m’incite a
combiner le travail en cours avec des propositions en Eino. Les manceuvres principales
retenues sont Xie Tai Chong, Zhi Ya Nei Guan (pour détendre le Foie) et Tan Zhong Tou Guan
Yuan.

« J'ai pris rdv avec Benjamin suite a une bronchite qui m’a cloué au lit
pendant une semaine au moment du réveillon du nouvel an et dont j'ai
ressenti les symptémes pendant deux bonnes semaines. Je me sens affectée
au niveau de mes poumons qui ont été extrémement sollicités pendant cette
période. Je me sens globalement plutét fatiguée et en manque d’énergie.

I me semble que ce manque d’énergie percue est plus lié au blocage émotionnel exacerbé par
la période qu’a un vrai vide d’énergie. Je démarre donc par Xie Tai Chong.

Apres ce temps d’échange, la séance se poursuit allongée sur la table de
consultation. Prise du pouls. Massage au niveau du pied. Je sens
particulierement un point dont Benjamin me dira qu’il concerne le foie. Il me
demande si c’est trop fort. Je lui réponds que non. Je me concentre sur la
sensation sur mon pied.

Il est notable que la manceuvre de Qigong Tuina joue le réle d’'une induction en focalisant
I’attention de Sandrine sur sa sensation tout en favorisant une libération émotionnelle en
débloquant le Qi du Foie. Toutefois cette libération émotionnelle engage Sandrine a m’en dire
plus. Elle ne plonge donc pas directement dans la transe.

Je crois que c’est a ce moment-la que je lui dis que j’ai le sentiment de vivre
un moment particulier dans ma vie, de boucler une boucle, de terminer un
cycle. Je suis prise par I’émotion. Je me concentre sur ma respiration. J'ai du
mal a parler. Ma gorge se noue. Des larmes coulent Je poursuis.

15



A ce stade Sandrine est encore tres présente au niveau mentale et verbal, un dialogue
s’installe dans lequel je ne fais que questionner. Pendant ce temps je continue a travailler Xie
Tai Chong. Mon intention est de I'aider a vider son esprit avant de continuer sur des
manceuvres ol j’ai plus besoin de silence.

- S:Jesuis en train de perdre certaines croyances.

- B:Lesquelles ?

S: La croyance d’étre quelqu’un de « spécial » au-dela de la singularité
que nous avons toutes et tous.

- B:S’agit-il de ta croyance de « pouvoir sauver le monde ».

- S: Non ce n’est pas cette croyance la mais plutét la croyance d’étre une
« privilégiée », d’étre une personne plus spéciale que les autres que je
relie au fait d’étre une personne adoptée.

B : Quelque chose a provoqué cette perte de croyance.

S :Je ne crois pas.

Je décide alors d’effectuer la manceuvre Zhi Ya Nei Guan. Dans le méme temps, je propose a
Sandrine de laisser son corps retrouver le point d’ancrage de la tristesse qu’elle a exprimé.

Cette pression accentue mes perceptions. J'ai I'impression d’étre connectée
directement a mon cceur. Benjamin me demande si je peux « plonger » (je
ne sais plus si c’est le terme mais c’est I'image que j’en ai) dans ma tristesse
mais je n’arrive pas a m’y connecter. Elle s’est diluée pendant que je parlais
précédemment. Je lui dis que je me sens neutre émotionnellement et que
physiquement je me sens fébrile.

Je ne suis pas surpris de cette réponse de Sandrine, car I'objet n’est pas de continuer a
travailler au niveau de I'expression émotionnelle mais au niveau du processus énergétique
sous-jacent. L’association de la manceuvre et de la proposition semble porter ces fruits car la
fébrilité laisse place a un tremblement que j’invite Sandrine a remarquer.

Je crois que c’est a ce moment-la qu’il me demande ce que je ressens. Je lui
dis que je ressens de légers tremblements. Il me dit de ne pas les retenir. Je
laisse I’énergie circuler partout dans mon corps. Les tremblements se font
plus intenses.

Le travail de transformation est en cours.

Benjamin change de cété et il commence a poser ses mains a différents
endroits de ma téte et de mon torse. Je ne me souviens plus dans quel ordre.

Moi non plus... Je suis simplement en train d’accompagner ce qu’il se passe, d’étre présent
au vécu de Sandrine. La Transe s’approfondit. Je décide de Changer de Manceuvre pour
effectuer Tan Zhong Tou Guan Yuan.

Apres les souvenirs se font moins précis car je suis complétement absorbée
dans mon ressenti corporel. Je dirai que jai vécu plusieurs montées

16



successives de tremblements/apaisement plus ou moins intenses
accompagnées de plusieurs vagues de sentiments essentiellement de la
tristesse. Je sens une de ses mains rester sur mon ventre (RM4, main gauche)
et I'autre passer de la clavicule gauche a la droite (P1 main droite) puis rester
au niveau de la base de la gorge (RM22, main droite, puis enfin RM17 main
droite). Pendant tout ce moment je sens comme du courant passer dans mon
corps. Je ldche prise. J'ai I'impression que Benjamin aspire quelque chose
dans mon ventre. Il me dit de laisser aller mes émotions. Je lui dis que c’est
dur. Les larmes coulent et je sens une forte chaleur dans mon ventre. Je
ressens comme une unité entre nous deux. C’est assez bouleversant comme
sensation. Lors de la derniere vague, je sens un apaisement extrémement
profond. Je me sens si détendue que je me dis que ¢a doit étre comme ¢a
quand on est mort. Etre sans plus aucune tension dans le corps. Je m’étonne
a posteriori d’avoir eu cette image dans un moment aussi vivant mais c’est
bel et bien le cas. »

B. Frédéric

Frédéric souffre d’Angoisse de mort et relie cette difficulté a des mémoires d'inceste. Je décide
de lui laisser le choix de la position pour la séance sans savoir clairement ce que je vais
effectuer comme travail. Il choisit de s’allonger sur le dos et je m’assois aupres de lui. Je décide
de m’installer confortablement dans le silence. Cette fagon de faire recoupe tout a la fois une
dimension de I'Einothéapie, parfois nommé hypnose séche et une pratique de Qigong Tuina
Jing Guan Qi Bian « en silence, observer ses changements » qui consiste a ne traiter qu’avec
le champ d’énergie.

Apres un temps pour me déposer, j'ai immédiatement senti une qualité de présence et
de tranquillité émanent du praticien. L'ambiance dans la piéce ol nous étions était
calme. Je me sentais en confiance.

Trés rapidement mon corps a commencer a réagir par des spasmes et des
tremblements. J'ai laissé faire, ¢ca tremblait, ca chauffait dans certaine partie de mon
corps (bas du corps, jambe et bassin). Mon souffle était assez ample avec parfois des
expire/soupir. Les tremblements parfois s'arrétaient et recommencais plus subtilement
et avec plus de fluidité.

Apres un quart d’heure de ce travail silencieux, la problématique de la mort évoquée lors de
I'entretien s’'impose a moi. Je décide d’en faire I'objet d’un travail.

17

Benjamin a ensuite prononcé le mot "la mort" suivi d'un silence. Un frisson a parcouru
mon corps en entier et ensuite c'est comme si j'étais dans une sorte d'espace vide.

La seconde proposition du praticien fut la phrase "le monde de la mort et ses
habitants".

Et la, de nouveau mon corps et mon esprit comme dans un espace vide mais avec le
corps qui continuais a réagir par des mouvement de plus en plus lent et fluide. Ca
libérait beaucoup d'énergie en moi. Ca fluidifiait le corps.



Je percgois que cette difficulté vis-a-vis de la mort en lien avec le sentiment de se faire envahir
par des perceptions issues de ce monde, peut étre mis en relation avec le sentiment
d’intrusion lié¢ aux mémoires d’incestes. Ce qui relie les deux me semble relever de la
possibilité pour Frédéric de reprendre confiance dans ses frontieres.

La proposition suivante fut " de laisser au corps la possibilité d'ouvrir et de fermer les
frontieres". Cette proposition fut tres impactante pour moi et a été comme la syntheése,
la clé qu'il me fallait.

I me semble alors utile d’accompagner le processus par un travail sur la relation entre ciel
antérieur et ciel postérieur, le lien entre les différentes générations, vivante ou morte.
J'effectue Qi Zhen Shen Que (RM8) puis Mo Shen Que

Benjamin a ensuite poser son doigt sur mon nombril, puis la main.

Je sentais une énergie qui tournait dans mon ventre, qui se frayait un chemin qui parfois
circulait comme un serpent de haut en bas et de bas en haut de mon corps. Une grande
chaleur dans mon ventre et un sentiment de grande liberté m'envahissait.

Je sentais les contours de mon corps avec un sentiment de confiance. Tout cela pour
moi en lien direct avec la proposition d'ouvrir et fermer les frontieres...
Cela faisait écho a la mémoire d'inceste et d'intrusion.

Durant Mo Shen Que, je pergois une difficulté de circulation dans la zone génitale. Je relance
le travail par une proposition verbale.

J'ai ensuite senti que I'énergie travaillait fort dans mon bas ventre et mon bassin et
chose rigolote au moment ou je percevais cela en moi, benjamin me dit les mots suivant
"petit bassin".

A cet instant, j'ai laissé faire les mouvements d'énergie ceuvrer a travers moi en totale
confiance. Beaucoup de circulation interne d'énergie en forme de 8.

Une densité dans mon ventre et mon bassin s'installait petit a petit. Un plus grand
espace en périphérie de mon corps avec une confiance intérieur assez incroyable. Une
plus grande aisance respiratoire.

Ayant pergu la remise en mouvement d’une circulation fluide, je décide d’arréter la séance.

18

Plusieurs semaines aprés le soin

Grande tranquillité et une présence a soi accrue...

Moi qui avais des difficultés de sommeil avec des réveil nocturne, le sommeil est revenu.
Un meilleur transit intestinal. Un apaisement énorme. Je sens mon ventre apaisé et
libéré. J'ai une plus grande attention et une sensibilité plus fine aux étres, aux choses et
a l'environnement qui m'entoure

Je ressens I'élan de vie en moi, ¢a pulse, ¢'est vivant au-dedans.



19

Cette séance a réveillé le vivant en moi. Cette proposition au corps d'ouvrir et fermer
les frontieres a été le cadeau qu'il me fallait, la clé de guérison de ce pourquoi je venais
a la séance. Cette phrase synthétisait tout cela. Encore aujourd’hui cela est présent en
moi. J'utilise méme cette phrase comme un mantra (une clé). Cela a redéfini mes
contours, je me sens protégé intérieurement, comme une protection dans et autour de
moi. C'est palpable. Des voiles se sont dissipé...

J'ai retrouvé mon intégrité physique, ma place et ma protection intérieur.



Association de séances alternées d’Eino et de Qigong Tuina au
sein d’une thérapie de plusieurs mois

Je présente ici une situation ou le mal-étre, manifesté par des douleurs de ventre, est dle a
un dysfonctionnement physiologique qui trouve son origine dans des problématiques
émotionnelles. Il s’agit a la fois d’apaiser la douleur, de traiter le syndrome et de réguler la
cause étiologique sous-jacente pour éviter la rechute.

Flora
Florence souffre de « colopathie fonctionnelle », je la regois tous les mois pendant six mois
pour I'accompagner.

« En errance médicale depuis plusieurs mois, a cause d'une colopathie
fonctionnelle et condamnée a vivre avec selon ma gastro-entérologue, je me
suis dirigée vers des médecines douces pour étre enfin comprise, entendue
et je l'espérais soulagée.

Certaines séances sont ciblées sur I'Eino, d’autres sur le Qigong Tuina.

C'est trés naturellement que Benjamin m'a guidée et que j'ai pu laisser partir
mes maux aux fils de nos séances.

Il sait parfaitement quand il doit utiliser I'nypnose ou la médecine chinoise.

Par le Qigong Tuina je m’attelle a résorber ses douleurs liées a une dysharmonie Foie Rate sur
un fond de vide de Yin. Les manceuvres ont varié d’une séance a l'autre Zhi Ya Nei Guan, Xie
Tai Chong, Na Zhang Men, Tui Zhang Men, Rou Pi Shu, Rou Gan Shu, Qi Zhen Tai Xi.

A chaque fois je me suis sentie complétement soulagée ce qui me change la
vie et me redonne énormément d'espoir pour le futur.

Je cherche par I'Eino a désamorcer le vécu émotionnel a I'origine de son mal étre et a
transformer son rapport a la douleur et a la maladie.

La séance qui pour moi fut trés forte est celle dans laquelle j'avais évoqué
I'histoire, le parcours amoureux de ma grand-meére. C'est incroyable, mais je
ne m'étais jamais demandée comment ma mere avait vécu cela. Son
ressenti. Pendant cette séance, j'ai senti quelque chose couler le long de ma
joue. Je n'ai pas compris tout de suite ce que c'était et puis j'ai réalisé : Je
pleurais...!! Sans ressentir I'envie, ni le besoin, comme si ce n'était pas moi
qui le décidais, sans aucune tristesse.

Comme si ces larmes étaient la pour me dire " tu as compris maintenant, ce
n'ai pas anodin, ton corps lui il a compris...!!"

20



Conclusion

Ces différentes modalités d’association entre I'Eino et le Qigong Tuina m’ont en premier lieu
confirmé dans le sentiment d’une continuité d’ambiance entre les deux facons de travailler.
Cette continuité rend le travail plaisant et I’association des deux approches fluides. Toutefois
I'usage du langage quand il arrive apres un temps de silence doit étre effectué avec parcimonie
pour ne pas sortir la personne de son état de lacher-prise (Wu Wei) et le replonger dans une
forme de processus discursif.

Sur le plan des effets, I'association de I’éinothérapie suivie du Qigong Tuina (Tan Zhong Tou
Guan Yuan) dans une méme séance semble a méme de régler les troubles psycho-
émotionnelles n"ayant pas engendré de processus de somatisation a la suite d’événements
traumatiques en aidant a vider le Péricarde des informations filtrées et stockées pour protéger
le Coeur. Le trouble psycho-émotionnel est la racine du probleme (Ben) et sa manifestation
(Biao) se situe encore au méme niveau. Il n’y a pas encore eu de somatisation. On peut faire
I’hypothese que ce mode de soin tout en apaisant le Shen évite une somatisation ultérieure.

Cette méme association a aussi permis d’enrayer le processus de somatisation en cours chez
un enfant (Aymeric) dont les troubles Psycho-émotionnels (Ben) avaient conduit a des
troubles du comportements et des perturbations du transit (Biao).

L’alternance de I'Eino et du Qigong Tuina sur plusieurs séances semble permettre de
désamorcer les causes émotionnelles de syndromes physiologiques conduisant a des
manifestations diverses (ex de Flora : Dysharmonie Foie Rate de cause émotionnelle, créant
des gastralgies). Il faut alors modifier le rapport au monde de la personne pour espérer
enrayer durablement les exces du Foie. Mais il faut aussi réguler la physiologie pour faire
disparaitre le symptdme. La dimension psycho-émotionnelle est la racine (Ben), la
manifestation physiologique est la branche (Biao).

L’éinothérapie peut aussi venir en renfort du Qigong Tuina lorsque la manceuvre fait émerger
des tensions psycho-émotionnelles en cours de séance.

Dans le cas de Sandrine le motif Physiologique m’apparait comme I'arbre qui cache la forét.
Le mal-étre psycho-affectif est en arriere-plan. Peut-étre peut-on faire I’hypothese que cette
tristesse refoulée a favorisé I'atteinte externe sur les Poumons. Toujours est-il que le soin qui
a consisté a faire circuler le Qi du Foie a permis I'expression de la tristesse. L'utilisation
simultanée de I'Eino a permis I'expression de tensions dans le corps qui ont abouti a une
sensation d’apaisement. On peut supposer que cela a aidé a éviter une rechute respiratoire
par la suite.

Pour ce qui est de Sophie, le soin a ravivée une mémoire transgénérationnelle qui semble
avoir été a l'origine de I’évolution du Covid en forme Longue. Il est notable que cela se soit
produit lors d’une manceuvre qui travaillait sur le Poumon (siege de la manifestation du
trouble chez la personne et chez son arriere-grand-mére) et sur le Rein (Siege de Yuan Qi et
de I’hérédité). La manceuvre semble avoir éveillé la trace corporelle du souvenir sous forme
de sensation. Le travail en Eino a permis sa conversion en information et, il me semble, d’en
approfondir la transformation.

21



Une derniere situation n’a pas été envisagée dans ce travail : les cas ou des troubles psycho-
émotionnels sont d’origine physiologique et ou la cause étiologique n’est pas d’origine
émotionnelle. (Ex : Une toux persistante par suite d’'une attaque de froid qui blesse le poumon
et induit une tristesse chronique). L'émotion est la branche (Biao) la racine (Ben) est
physiologique. On peut se demander s'il serait pertinent de travailler en Eino sur ce genre
d’humeur ou si un travail en Qigong Tuina seul n"aurait pas plus d’effet. Cela reste a explorer.

I me semble que la principale limite de l'utilisation de I'Eino repose sur les troubles
somatiques de causes physiologiques dont l'origine étiologique ne serait pas de cause
émotionnelle. (Ex : des problemes de digestion d{ a vide de gi de la rate par surmenage, ou
une stase de sang a la suite d’'une contusion). Le Qigong Tuina a lui seul suffirait a régler la
problématique durablement. Il n’y aurait dans ce cas pas d’intérét a associer une autre
méthode pour résoudre le probléme, sauf a considérer que I'origine du comportement
menant au surmenage ou a la contusion est due a une tension psychique chronique, ou que
I’événement lui-méme, la maladie, I'accident ait généré un trouble psycho-émotionnel.

Références bibliographiques :

Amaél Ferrando
e Qigong Tuina Massage et Automassage, Chariot d’or.
e Qigong Tuina pratique d’autoguérison par le Qigong, Chariot d’or.
e Qigong Tuina Philosophie et diagnostic, Chariot d’or.
e Les merveilleux vaisseaux, Edoya.
Bernard Sensfelder
e Vaincre peur et culpabilité, Dangles.
e Votre corps en sait plus que votre cerveau, Dangles.
Patrick Shan,
e Parole d’ethnomédecin, autoédition.
Benjamin Watteau
e Hypnose, Qigong & méditation silencieuse, Satas.

22



