
1 
 

Eïno et Qigong Tuina 
Benjamin Watteau. 07 mai 2024 

 

Introduction ....................................................................................................................... 2 

La structure du psychisme dans la tradition médicale de Leung Kok Yuen ........................... 4 

Qu’est-ce que l’Eïno. ........................................................................................................... 6 

Eïno puis Qigong Tuina au sein d’une même séance ......................................................... 10 

Qigong Tuina puis Eïno dans une même séance ................................................................ 14 

Eïno et Qigong Tuina ensemble ........................................................................................ 15 

Association de séances alternées d’Eïno et de Qigong Tuina au sein d’une thérapie de 
plusieurs mois .................................................................................................................. 20 

Conclusion ........................................................................................................................ 21 

Références bibliographiques : ........................................................................................... 22 
 
Abstract / résumé 
 
Cet article s’appuie sur des témoignages pour rendre compte de différentes formes 
d’articulations possibles entre le Qigong Tuina et l’Eïno. Ces approches, reposant toutes deux 
sur un positionnement commun du praticien, peuvent être combinées de différentes 
manières au sein d’une même séance, ou au sein d’une thérapie. Ces différentes manières de 
combiner les deux approches relèvent de stratégies thérapeutiques différentes qui sont 
exposées successivement.  
Toutes ses stratégies thérapeutiques ont pour point commun d’inclure la dimension psycho-
émotionnelle dans le soin. Les émotions mal-vécues sont souvent symptomatiques d’un mal-
être chronique et peuvent être la conséquence d’une problématique ancienne d’origine 
somatique ou psychique. De même que les troubles physiologiques peuvent avoir une origine 
de cause émotionnelle. Ainsi, qu’il s’agisse d’un problème psychosomatique ou 
somatopsychique, l’association du Qigong Tuina et de l’Eïno permet de s’assurer que la racine 
(Ben) et les branches (Biao) du mal-être sont traitées conjointement. 
 
 
 
  



2 
 

Introduction 
 
Parmi les neuf causes traditionnelles de maladie1 identifiées en médecine traditionnelle 
chinoise (MTC), une seule relève directement de la sphère psychique : la cause émotionnelle2. 
Cette cause semble toutefois particulièrement représentée en cabinet. Peut-être plus au 
21ème siècle qu’auparavant. 
 
« Le professeur Bai3 estimait que selon sa pratique clinique, plus de 70 % des maladies étaient 
dues aux émotions. Pour les 30 % restants, il faut garder à l’esprit qu’une fois la maladie 
installée, elle affecte les organes et donc influence le psychisme qui à son tour peut ralentir ou 
empêcher la guérison. Il faut donc toujours, quelle que soit la cause, considérer autant le corps 
que le psychisme ».4 
 
Évitant les écueils des positions extrêmes du tout psychologique et du tout somatique, la MTC 
nuance les interactions réciproques entre ces deux sphères, tant dans la compréhension des 
dérèglements que dans la mise en œuvre du soin. Un dysfonctionnement organique peut être 
responsable d’un problème émotionnel et inversement. 
L’adage dit : 

L’état d’esprit induit l’état général, l’état général induit l’état physique. 
Xin Tai Jue Ding Zhuang Tai, Zhuang Tai Jue Ding Ti Tai 

 
Dans la description classique des syndromes comme dans la pratique de cabinet, que la cause 
soit d’origine émotionnelle ou non, les symptômes psychiques et physiques cohabitent le plus 
souvent. Palpitations, difficultés de concentration, absence de joie, teint pâle, sont par 
exemple décrits ensemble pour identifier un vide d’énergie du Cœur. Une question 
fondamentale pour le praticien est donc celle de la « clé d’entrée privilégiée » permettant 
d’améliorer le sentiment de bien-être de la personne. Corps et esprits forment un tout unifié, 
ils peuvent toutefois être hiérarchisé dans la stratégie de soin. 
 
Si l’action sur l’énergie, maillon intermédiaire entre le corps et l’esprit permet d’avoir une 
efficacité sur ces deux sphères, il est toutefois possible d’envisager en complément une action 
plus directe sur l’esprit pour traiter les troubles psycho-émotionnels. Tout comme nous le 
faisons pour le corps lors de manœuvres de réajustement articulaire. Si nous choisissons d’en 
faire autant pour l’esprit, comment le faire de manière efficace ? Faut-il systématiquement 
passer par une forme de dialogue ? Le développement de certaines thérapies corps-esprit5 
indique qu’il existe une possibilité de dépasser l’alternative que constitue d’une part, 
l’intervention directive du praticien visant à prescrire ou proscrire un comportement et 
d’autre part, l’écoute passive de type psychanalytique ou l’écoute empathique. Il s’agit de 
s’intéresser aux inscriptions corporelles des troubles psycho-émotionnels. Ces inscriptions 

 
1 Sommeil, surmenages, alimentation, hérédité, traumatisme, poisons, parasites, climats, émotions, auxquels 
s’ajoutent les stagnations de sang et la production de liquide pathogène comme causes secondaires. 
2 Rappelons que les émotions ne sont nuisibles que lorsque leur intensité est excessive ou qu’elles s’inscrivent 
dans la durée, ne laissant plus de place aux autres émotions. 
3 Fondateur du Qigong Tuina 
4 Amaël Ferrando, Qigong Tuina, Philosophie et Diagnostic. p.168 
5 Comme Le somatic experiencing du Professeur Peter Levine ; ou L’Intégral Somatic Psychotherapy du Dr Raja 
Selvam. 



3 
 

pouvant être désamorcées en dehors de l’intervention du mental par une attention portée 
aux sensations. C’est dans cette mouvance que s’inscrit l’Eïno.  
Lors d’un entretien https://youtu.be/_ynZN_E9uEg?si=AqZomoqJ_wALlISl, effectué avec 
Amaël Ferrando, nous avions pu expliciter les affinités existantes entre cette approche et le 
Qigong Tuina tant du point de vue du positionnement du praticien que du rapport au corps et 
des traces qu’il porte. Pour apporter un éclairage plus concret, je propose quelques exemples 
des modes d’articulation entre les deux méthodes dans ma pratique de cabinet : 

• Dans une même séance : d’abord Eïno, puis Qigong Tuina 
• Dans une même séance : d’abord Qigong Tuina, puis Eïno 
• Dans une même séance : Eïno, et Qigong Tuina simultanément 
• Dans une thérapie : Alternance de séances d’Eïno et de Qigong Tuina  

 
J’ai fait le choix de présenter ces combinaisons par l’intermédiaire de témoignages. Le format 
des témoignages est libre. J’en ai fait la demande à la suite de séances lorsqu’il me semblait 
que cela pouvait apporter quelque chose. Pour éclairer ma pratique, je propose dans un 
premier temps quelques éléments d’une approche de l’esprit humain basée sur la tradition 
médicale du Dr Leung Kok Yuen. Cette approche permettra de mettre en évidence les 
processus en cours lors du travail psychothérapeutique en MTC ainsi qu’en Eïno. Pour mieux 
aider le lecteur à cerner cette dernière discipline, je présente sa pratique en l’illustrant par un 
cas concret. Puis, à l’aide de témoignages j’expose les différentes modalités de combinaison 
entre Qigong Tuina et Eïno utilisées lors de différentes séances, en essayant de mettre en 
évidence leurs intérêts spécifiques. 
 
  

https://youtu.be/_ynZN_E9uEg?si=AqZomoqJ_wALlISl


4 
 

La structure du psychisme dans la tradition médicale de Leung Kok Yuen  
 
Leung Kok Yuen (1922-2013), formé sous l’autorité de son père à Canton, représente la 15ème 
génération de médecin de sa lignée familiale. Il est contemporain de Bai Yongbo, père de Bai 
Yunqiao (1960-2017) et de Li Molin (enseignant de Bai Yunqiao). Ces grands noms de la 
médecine chinoise ont traversé chacun à leur manière les péripéties de la Chine du 20ème 
siècle6. En 1942, Leung a fait le choix de s’installer à Hong Kong où il ouvre une clinique 
d’acupuncture. Il y exerce jusqu’en 1970 tout en enseignant dans différentes écoles7. Puis il 
migre au Canada et fonde le North American College of acupuncture à Vancouver. Leung a 
transmis à Vancouver et en France8, une approche de la psychologie (Xin Li) issue des 
réflexions et expériences de sa lignée qui adosse des éléments de compréhension à des 
éléments d’intervention. Du fait de son exil, l’enseignement qu’il a transmis n’a pas subi de 
censure d’état lors de la révolution culturelle ni d’harmonisation forcée. Ce qui le rend 
originale et singulier. En étant moi-même fortement imprégné, Je présente ici quelques 
éléments qui permettront d’éclairer la façon dont j’associe Qigong Tuina et Eïno dans ma 
pratique de cabinet. 
 
Cette approche présente une structuration fractale de l’esprit humain appuyée sur la théorie 
des trois trésors (San Bao). L’être humain est perçu comme un continuum psychocorporel 
associant une dimension liquidienne, l’essence (le corps est constitué d’eau), une dimension 
circulatoire, fonctionnel (le Qi), et une dimension lumineuse (l’esprit). A l’image d’une rivière 
avec sa profondeur, son débit, ses courants, ses remous, ses embruns, ses scintillement, l’être 
humain ne peut perdurer en tant que tel sans l’un de ces trésors.  Dans la tradition de Leung, 
ce continuum se prolonge dans l’organisation même de l’esprit. La lumière, selon ses 
fonctions, est plus ou moins opacifiée par la quantité de liquide qu’elle traverse. Les abysses 
sont plus sombres que l’écume.   
L’esprit, peut donc prendre trois formes de luminosité, les trois trésors du Shen : Le Jing du 
Shen, la conscience (Yi Shi), le Qi du Shen, l’intelligence du corps (Cong Neng) et le Shen du 
Shen, la conscience vide (Wu Yi Shi).  

 
6 1912 Proclamation de la République chinoise. Abdication du dernier empereur. 
1921 Fondation du Parti communiste chinois (P.C.C.),  
1931 Invasion japonaise de la Mandchourie. Mao Zedong président de la première République 
soviétique chinoise dans le Jiangxi. 
1934-1935 La Longue Marche : les communistes du Jiangxi se réfugient dans le nord du Shaanxi, à 
Yanan. Mao Zedong devient le chef incontesté du P.C.C. 
1949 Proclamation de la République populaire de Chine. Les forces du Guomindang se réfugient à 
Taiwan. 
1966 Mao Zedong lance la révolution culturelle.  
1989 Répression du mouvement étudiant réformiste place Tiananmen (4 juin). 
7 Modern Chinese Medical Research Institute, affilié au Shangaï College of Chinese Medecine et Kowloon 
Association of Chinese Medical Practitioners 
8 Leung a été régulièrement invité en France à l’université européenne de médecine chinoise. Par la suite, ses 
enseignements à Vancouver ont été filmé pendant plusieurs années pour servir de support à la formation de 
praticien en France via l’université européenne de sinobiologie. C’est à cette occasion qu’il a donné son cours de 
psychologie (Xin Li). Parmi les 4 personnes à l’origine de ce vidéo-enseignement avant-gardiste pour les années 
80 se trouve Patrick Shan auprès duquel je me forme depuis 2009. 



5 
 

Yi Shi, la conscience est un Iceberg, avec sa partie visible (Wai Yi Shi), et sa partie submergée 
(Nei Yi Shi). Cette partie en dessous de la surface de l’eau est constituée d’un ensemble de 
mémoires enfouies car il n’a pas été nécessaire ou souhaitable de maintenir l’information à la 
surface, la lumière n’y passe presque pas. S’y trouve dans les couches les plus superficiels des 
éléments du jour même et en profondeur d’autres oubliés de longues dates. Ses mémoires 
sont venues orienter les fondements de notre tempérament, de notre affectivité, de notre 
mode de compréhension. Elles fondent le présent de la « conscience de surface » en 
déterminant nos aversions, nos désirs, nos émotions, nos pensées. Dans cet état « Jing », la 
lumière de notre conscience (Yi Shi) est un reflet sur la glace de notre histoire. La qualité de la 
glace est un prisme qui la teinte. La vie peut s’en trouver assombrie ou colorée. Cette 
conscience de surface permet de se comporter dans la vie, d’y agir, elle est à l’origine de 
l’activité volontaire. En médecine occidentale Yi Shi peut être mis en relation avec l’activité du 
système nerveux central (les perceptions, les sensations, les pensées, la parole et la mémoire) 
et celle du système nerveux somatique qui régit les mouvements volontaires. 
 
Si en Chine, Yi Shi est un terme d’usage courant pour désigner la conscience, les notions de 
Cong Neng et de Wu Yi Shi sont plus originales et ont été développées par la lignées Leung 
dans leur effort de structuration de l’esprit en s’appuyant sur le bouddhisme, le taoïsme et le 
confucianisme.  
 
D'après Bai Yunqiao, Cong c'est la "petite intelligence", celle qui est limitée, et Neng c'est « le 
pouvoir, la puissance ». L’association des deux mots est donc évocatrice du pouvoir de la 
petite intelligence. Dans l’usage qu’en fait le Dr Leung, cette petite intelligence, c’est celle du 
corps. Une intelligence non-conceptuelle, qui ne raisonne pas, mais qui assume l’organisation 
et la régulation de la vie du métabolisme humain pour en maintenir l’homéostasie. Elle est 
l’expression fondamentale de l’intelligence de la vie en nous, l’expression de sa puissance 
organisatrice. De ce fait, elle est associée au Qi qui anime et dynamise le corps. Quand la 
lumière rencontre l’eau, elle permet la production d’une énergie. Dans le monde végétal, 
cette rencontre entre l’eau et la lumière donne lieu à la photosynthèse. Dans le monde animal 
c’est l’activation du métabolisme. En médecine occidentale Cong Neng peut être mise en 
relation avec l’activité électro-chimique du système nerveux autonome qui dirige les fonctions 
involontaires du corps. 
 
Wu Yi Shi, la conscience vide, c’est la lumière avant son réfléchissement sur l’Iceberg, avant 
qu’elle ne se mélange à l’eau pour produire de l’énergie. Wu Yi Shi c’est la source lumineuse 
solaire. Elle ne nous appartient pas. Elle nous traverse. Ce n’est donc qu’une fois que se sont 
tues la conscience ordinaire avec son cortège de pensées, d’émotions et de désirs (Yi Shi), et 
les exigences du métabolisme (faim, froid, besoin d’évacuer les excès…) que le Cœur peut 
s’ouvrir à Wu Yi Shi et s’absorber dans l’esprit de l’univers. La Conscience vide, vecteur de la 
lumière porte avec elle une puissance céleste, Ling Xing9.  
 
Cong Neng est au carrefour des influences de Wu Yi Shi et de Yi Shi. Par son influence, Wu Yi 
Shi offre à Cong Neng les conditions optimales de son fonctionnement. Yi Shi, pour sa part, 
informe Cong Neng des modifications à effectuer pour s’adapter à l’environnement en 
fonction de l’interprétation qu’elle en a fait.  C’est ainsi que la dynamique émotionnelle se 

 
9 On ne trouve pas d’équivalent à cette notion en médecine occidentale. On peut éventuellement la rapprocher 
du vitalisme d’Henri Bergson et de son concept d’élan vital. 



6 
 

manifeste par des réactions physiologiques exerçant une influence sur le rythme cardiaque, la 
respiration, la température interne, ou l’appétit par exemple. L’inscription prolongée ou 
intense dans certains types d’états émotionnels peut perturber durablement Cong Neng. 
Cette petite et puissante intelligence est donc le vecteur de la somatisation, de l’inscription 
de mémoire dans le Jing (l’essence)10. A l’inverse un dérèglement de la physiologie par 
d’autres mécanismes (mauvaises habitudes alimentaires, manque de sommeil etc.) peut 
perturber la lumière de la conscience ordinaire. Le détail de ce fonctionnement se trouve dans 
l’interrelation entre les organes Zang, les émotions et les Ben Shen (Hun, Shen, Yi, Po, Zhi) 
amplement exposée par ailleurs. 
 
Le travail psychothérapeutique en MTC consiste pour une part à intervenir sur les aspects de 
La conscience ordinaire qui tendent à entacher la vision du monde de la personne qui vient 
nous voir et à perturber le fonctionnement de Cong Neng. Pour l’autre part, la psychothérapie 
implique de réguler la physiologie pour apporter au Xinshen les conditons optimales de son 
fonctionnement. C’est dans le croisement de ces deux angles que réside la complémentarité 
entre le Qigong Tuina et l’Eïno pour traiter les perturbations de l’esprit. 

Qu’est-ce que l’Eïno. 
 
Continuant l’approche de l’hypnose initiée par François Roustang, Bernard Sensfelder a 
développé l’Eïno en s’appuyant sur les neurosciences et la pratique du Zen. Formé à l’Eïno 
auprès de Bernard, je participe à son développement en tant que praticien et formateur. J’y 
combine en cabinet des éléments issus de ma pratique de la médecine traditionnelle chinoise, 
du Qigong et du Qigong Tuina. En Eïno, nous n’aidons pas la personne à devenir qui elle 
souhaite, nous créons les conditions pour qu’elle vive plus librement, en toute simplicité. Loin 
des promesses d’un développement personnel, nous ne faisons qu’aider à retirer les filtres de 
la conscience ordinaire qu’ils soient liés à une image de soi, un traumatisme, une tension dans 
le corps, etc. 
Retirer les peurs, dissoudre les culpabilités et les croyances qui nous empêchent de nous 
épanouir au quotidien et qui génèrent du mal-être, du stress, de l’anxiété, de la dépression. 
Dissoudre les traces de nos histoires qui marquent un arrêt dans la circulation de la vie, et 
génèrent des comportements compulsifs, répétitifs, inadaptés autant qu’une inscription dans 
la matière du corps. Nous autorisons ces inscriptions qui créent le mal être à se dissiper. 
Pour cela, il faut desserrer l’emprise de la conscience ordinaire (Wai Yi Shi), laisser faire le 
corps (Cong Neng) et autoriser le mental à « ne rien faire », « se laisser installer 
confortablement dans… », « être le témoin curieux de ce qui se fait sans son intervention ». 
Bien souvent, il suffira que la personne se laisse confortablement installer dans l’image 
négative qu’elle a d’elle-même ou dans la peur qui l’envahit pour que, sans rien faire, le 
blocage se lève. D’autres fois, encore, la personne se verra invité à laisser une émotion venir, 
à se centrer dessus, sans rien faire. L’objectif sera d’apprendre à la personne à arrêter de 
s’occuper de ce qu’elle pense pour uniquement s’occuper de ce qu’elle ressent. Lorsqu’il sera 

 
10 Cette inscription des mémoires s’effectue à deux niveaux. Celui du Cerveau (Nao), aussi nommé la mer des 
moëlle, qui est en lien étroit avec l’essence des reins. Celui du corps dans sa globalité, ce qui entraîne des 
modifications posturales (cf. ma participation au livre « Les merveilleux vaisseaux » d’Amaël). Mon ami de 
toujours et collègue Sylvain Lafargue me faisait remarquer qu’on pouvait parler de mémoire de l’eau pour 
qualifier cette inscription de l’esprit dans la matière liquidienne du corps. 



7 
 

installé dans son ressenti, il le laissera aller son chemin, sans intervenir, jusqu’à se sentir 
confortable.  
En Eïno, le praticien s’installe dans une forme de présence, servant de point d’appui à 
l’acceptation de la mise en mouvement d’un processus naturel de libération des tensions, des 
traces laissées par les événements traumatiques, les ambiances oppressantes, les mémoires 
familiales… La clé du succès est la confiance partagée dans la possibilité qu’un processus 
libérateur puisse s’accomplir dans l’ici et maintenant d’une transe légère.  
 
Pour expliquer les ressorts du fonctionnement de l’Eïno dans la perspective du Qigong Tuina, 
j’aime m’appuyer sur cette citation. 
 

Kong Ze Tong,  Vide, alors Circulation 
Tong Ze Ming   Circulation, alors Lumière 
Ming Ze Ling   Lumière, alors Esprit de l’univers 

 
Ainsi, dans le langage du Qigong Tuina, j’aurais tendance à formuler les choses ainsi. Le 
praticien s’installe dans un état de « vide », et favorise le déploiement d’un champ d’énergie 
qui l’enveloppe avec la personne qui reçoit le soin. Ensemble le praticien et la personne se 
rendent disponibles à ce qui peut advenir. Cela permet d’enclencher une mise en mouvement 
du Qi et engendre un processus de transformation (Qi Hua) des mémoires. Comme si elles 
étaient extraites des profondeurs du Xinshen pour être mise à jour, contemplées, ressenties 
telles qu’elles sont. Par cette mise en lumière des tensions l’esprit de l’univers reconfigure le 
rapport que la personne entretenait avec son passé et par la même occasion ouvre un rapport 
au présent plus adapté. 
 
Pour donner un exemple de la nature de ce travail, je procède ci-dessous au commentaire du 
témoignage de Justine lors d’une séance d’Eïno. 

« C’était ma première expérience d’hypnose. Je m’attendais à ce qu’on 
discute d’avantage, sur le coup ça m’a frustrée, mais je crois que justement 
ce dont mon mental a besoin, c’est d’être désamorcé. Et la plupart du temps, 
par la discussion, la réflexion, il garde le contrôle. 

J’ai demandé à travailler d’abord sur des traumas d’ordre sexuel/intime. Je 
n’ai pas eu besoin de les raconter avec des mots, et ça, ça m’a soulagée. 

Le travail en Eïno ne nécessite pas que la personne se raconte, s’analyse, ou développe les 
détails d’une expérience. Quelques éléments factuels suffisent à travailler. Cela présente des 
avantages et des inconvénients. Ces deux aspects sont visibles dans le témoignage de Justine 
qui exprime à la fois la frustration de ne pas pouvoir discuter d’avantage et le soulagement de 
ne pas avoir à mettre en mot des traumas. Le praticien se doit de trouver le juste dosage dans 
l’écoute de la personne pour que cette frustration ne nuise pas à la relation thérapeutique. 
D’un autre côté, il ne doit pas encourager outre mesure l’activation du mental par le dialogue. 
Le dialogue doit donc porter sur des faits, et sur l’expression du vécu associé. Cette expression 
permet de commencer à orienter l’attention sur la sensation. 



8 
 

Une fois dans l’état d’hypnose, c’était comme si j’étais normalement 
consciente, comme s’il ne se passait rien, sauf que ce qui se passait dans ma 
tête était différent de mon activité mentale habituelle.  

C’est par une fixation de l’attention de la personne sur les sensations que le glissement vers 
le travail en hypnose s’opère. D’autres méthodes comme la rupture de pattern, ou la 
communication « hypnotique » ne sont pas utilisées en Eïno. L’idée n’est pas de pousser la 
personne dans la transe malgré lui, mais bel et bien de l’encourager à aller de lui-même en 
faire l’expérience. De la sorte, le glissement n’est pas une rupture avec l’état normal. Cette 
façon de faire laisse au personne un sentiment mêlé d’ordinaire et d’étrangeté qu’exprime 
très clairement Justine. L’objet de l’induction est de permettre l’émergence d’une disposition 
à laisser émerger des processus d’autoguérison. Cela passe par le relâchement des 
mécanismes de censure des sensations jugées désagréables ou perturbantes dans le contexte 
de la vie quotidienne. La transe thérapeutique ouvre un temps de disponibilité à l’accueil des 
traces des vécus antérieurs.  

Quand Benjamin m’a demandé de contacter des émotions, une voix dans ma 
tête a dit « mais qu’est-ce qu’il croit, ça ne va pas être si facile », je résistais, 
et puis je n’y croyais pas tout à fait. Et pourtant les émotions sont venues, 
sans que je puisse dire clairement pourquoi ni comment. J’ai eu plusieurs 
vagues d’émotions et d’apaisement, et puis ça a été fini. Je suis revenu à la 
réalité, je me suis dit « c’est tout ? », alors que j’avais une intense et profonde 
sensation de changement. Comme si mon mental essayait (encore) de 
garder le contrôle. 

Dans cet état pas tout à fait inhabituel se passe des choses pas tout à fait ordinaires. Le 
Praticien invite la personne à « laisser son corps faire monter les tensions associées à un 
événement », « à laisser son corps faire ce qu’il a à faire avec les traces de… », « à laisser son 
corps réagir à l’idée d’être (compléter par le jugement de votre choix), etc. 
Il ne s’agit en aucun cas pour la personne de se remémorer activement le souvenir, mais au 
contraire de porter attention aux réactions du corps à cette évocation. Le travail du praticien 
consiste à encourager l’accueil par la personne de ce qui se manifeste pour que cela puisse se 
développer. Pouvoir encourager cela, implique que le praticien soit tout à fait à l’aise avec ce 
qui peut se dégager de la personne à ce moment-là. Il s’agit là d’une des conditions 
essentielles pour que le processus fonctionne. Cet accompagnement de la personne implique 
aussi une certaine capacité à percevoir ce que vit la personne. Cette perception ne peut pas 
s’appuyer uniquement sur l’observation. Le regard ne suffit pas à percevoir l’ensemble des 
variations d’état, il faut développer une sensorialité de l’écoute qui permet d’affiner la 
présence à l’autre. Les manifestations du processus sont le plus souvent invisibles et ne se 
colorent pas nécessairement d’une tonalité émotionnelle. Justine dans le deuxième temps de 
la séance en fait l’expérience. 

Deuxième partie de notre séance, nous avons travaillé sur mes tics. 

Une fois dans l’état, Benjamin me guide pour chercher la tension à la source 
des tics. Je me trouve dans un état de plus en plus profond, mais sans que 
des mots ou des sensations ne surgissent pour répondre à la question. Pas 
de vagues d’émotion cette fois, mais l’impression de descendre très profond 
dans le noir, dans le lourd. Je perds toute notion de temps. À un moment 



9 
 

dans ce noir je me suis dit : « en fait ce n’est pas à moi ». (Plus tard j’ai fait 
le lien avec mes parents, qui se rongent tous les deux les ongles, et le fait que 
vers six ans je me rongeais déjà les lèvres.) 

Il ne s’agit pas pour le praticien de savoir précisément ce qu’il se passe chez l’autre, mais de 
percevoir qu’il se passe quelque chose, d’en saisir la dynamique de déploiement, 
transformation, relâchement, dénouement. 

Quand Benjamin m’appelle à revenir c’est très difficile. Je suis comme trop 
loin, trop bas, trop profond. J’ai envie de rester là. 

Je mets du temps à pouvoir ouvrir les yeux, À me sentir revenu. 

La transe de Justine qui était très légères dans un premier temps s’est approfondie dans la 
deuxième partie de séance. L’attention aux sensations s’est transformée en absorption. Le 
commentateur intérieur de l’expérience vécu, sans disparaître totalement accepte de faire 
silence pour n’être plus que le témoin d’un processus intime et en même temps étranger. 

Quand j’y repense maintenant c’est un moment que j’aime me remémorer. 
Ce noir, ce vide, cette profondeur me donnent une sensation de sécurité, 
d’appartenance, d’ancrage. 

Immersion dans le yin du ciel antérieur. L’essence. La densité des 
profondeurs, leur obscurité rassurante. 

Le résultat obtenu par ce travail n’est jamais garanti. Il n’appartient pas au praticien. Il dépend 
de la façon dont la relation installée a permis qu’opère un processus que nul ne peut contrôler. 
Cela ne dédouane pas le praticien de toute responsabilité. Il est de son devoir de faire en sorte 
que les conditions optimales soient réunies pour que le processus émerge. Comme le tireur à 
l’arc, le praticien se rend présent à la pratique sans laisser l’esprit s’envoler vers la cible avant 
la flèche. 

Les jours (semaines) qui ont suivi j’ai vu que l’attitude de mon corps était 
différente, plus libre. Je sais qu’il faudra y retourner, transformer plus 
profond, aller plus loin. Mais j’entrevois le changement possible et la liberté 
qu’il y a à la clé. Et puis ça m’a donné une piste de transformation pour mes 
tics et ça j’en suis très très contente. » 

 
 
 



10 
 

Eïno puis Qigong Tuina au sein d’une même séance 
 
 
Il s’agit du mode de combinaison entre les deux pratiques le plus documenté dans les 
témoignages obtenus. C’est celle qui, au début de l’association des deux pratiques, m’est 
apparu avec le plus d’évidence. Dans ces cas, les personnes arrivent avec un motif d’ordre 
psycho-émotionnel marquant une agitation du Xinshen qui justifie d’aborder le soin par un 
travail en Eïno. Je décide d’y associer le travail en Qigong Tuina pour approfondir le processus 
de transformation des émotions. Lors de ces séances j’ai maintes fois utilisé la manœuvre Tan 
Zhong Tou Guan Yuan sans m’y limiter, laissant libre la possibilité de m’adapter à la personne 
plutôt que de m’en tenir à un protocole prédéfini.  
Si Tan Zhong Tou Guan Yuan s’est imposée à moi dans un premier temps, c’est parce que j’ai 
pu éprouver dès ma première rencontre avec le Qigong Tuina l’efficacité de cette manœuvre 
pour « vider » les mémoires émotionnelles qui ont pu être stockées par le protecteur du cœur 
(Pc ou MC) dans sa fonction de rempart du Cœur contre les agressions. 
  

Recevant cette manœuvre, j’ai d’abord eu une amplification de la respiration, puis une 
sensation de force, comme si mon corps voulait plus d’air, toujours plus. Puis un 
picotement et un sursaut au centre de la poitrine. Il y avait une teinte de tristesse 
légère, puis de désarroi et d’impuissance. J’ai eu de nombreuses apnées en fin d’expir 
pendant lesquelles les mouvements de montée et descente du diaphragme créaient des 
sensations de pression et dépression dans le corps. M’est revenu le souvenir d’un 
épisode de quasi-noyade qui m’a été raconté : Petit, j’ai fait le bouchon dans une 
piscine. A la fin je me suis apaisé, ma respiration était plus ample mais sans force. 

 
Dans un premier temps j’opère sur table ou dans un fauteuil un travail d’induction d’une 
transe par fixation de l’attention sur les sensations puis je fais des propositions en Eïno sur la 
problématique de la personne en vue d’engager le processus de transformation. Celui-ci 
s’accompagne d’une réaction du corps qui peut être manifeste ou non et conduit à une 
expérience sensorielle pour la personne. 
Pour Martine : 

 La sensation d’une plaque de métal qui recouvre ma poitrine, lourde. 

Benjamin m’invite à laisser cette tension s’accentuer, se répandre. Très 
progressivement une émotion monte. Comme si elle apparaissait de dessous 
les débris après un tremblement de terre. 

Ma tête tire fort en arrière, je n’ose pas la laisser partir puis dans la confiance 
du moment, je finis par laisser libre le mouvement de ma tête qui s’amplifie 
et bascule.  

C’est très impressionnant, j’habite complètement cette sensation. Une 
grande chaleur me traverse liée à une forte émotion interne. Elle est à la fois 
nouvelle et pourtant une partie de moi la reconnaît. 

Et encore, encore, encore. 

Spectatrice de ce chemin dans les strates du passé. 



11 
 

Je traverse l’état dans lequel j’ai été petite frappée par la culpabilité et la 
responsabilité que je me suis incombée (dans la relation avec mes parents). 

Mon corps s’est refermé vers ma poitrine. 

Pour Séraphin : 

Quand je fixais mes doigts, j’avais remarqué qu’ils tremblaient 
anormalement. Là ce sont mes mains jointes qui tremblent et secouent. 
Invitation à m’imaginer dans la cour d’école : le bord de la lèvre tombe 
légèrement, un très petit mouvement d’abord à droite. Je ressens aussi une 
crispation tout le long du cou à droite, des clavicules à l’oreille. A gauche, le 
flux d’énergie circule, se fait sentir une chaleur. L’autre bord des lèvres 
tombe. Tristesse. Je ressens de la solitude et beaucoup de regards qui jugent, 
aussi la sauvagerie des jeux, du bruit. Invitation à s’imaginer dans la classe, 
avec le professeur. Toujours ces lèvres basses qui voudraient être stoïques. 
Je me rends compte que pendant tout ce temps, je m’étais empêcher de 
respirer, comme en classe. Je me mets à respirer plus fort, grand besoin de 
respirer, d’expirer en faisant du bruit, de faire du bruit, un sifflement comme 
celui d’une cocotte sous pression. Je laisse les pieds de chaise s’incliner un 
peu alors que je bascule en arrière, beaucoup, beaucoup d’énergie monte, 
disponible, bouillonnante. J’ai besoin de tambouriner. Je trouve les bras de 
chaises et frappe des poings dessus. Là c’est un sentiment de dégoût qui 
vient, remonte. Je vomis de l’air et me tiens le ventre. Puis cela reste en 
suspens.  

La pratique de Qigong Tuina qui s’en suit permet d’approfondir le travail, ce qui se manifeste 
par une nouvelle expérience sensorielle impliquant un vécu corporel qui continue à se 
déployer au-delà de ce qui a déjà été engendré lors de la première phase. Puis la manœuvre 
conduit inévitablement à un apaisement marquant la fin du travail. Ainsi, le processus de 
transformation se poursuit pour Laurie lors de la pause des mains. 

Puis la séance a pris une dimension plus profonde encore…. 

Par un travail énergétique sur mes chakras (travail sur RM4, RM17) 
Benjamin a fini de capter mes dernières « culpabilités » : 

Main sur le ventre, le souvenir de mes césariennes et de mon sentiment 
d’incapacité à donner naissance « normalement » à mes enfants a surgi et 
s’est évanoui. 

Puis par positionnements successifs de ses mains (ma main droite est allée 
se placer sur RM22 puis Yin Tang), une énergie de vie a afflué en moi, il me 
suffisait d’y puiser…des verbes se bousculaient dans ma tête : aimer, danser, 
chanter, rire, jouer, jardiner, peindre... pour finir par un leitmotiv : Prendre 
soin de moi. Un courant s’est alors propagé dans mon bras convalescent, 
s’obstinant à faire céder une sorte de barrage pour finir par frétiller jusqu’au 
bout de mes doigts. 



12 
 

Un épisode de froid très intense parcourant mon corps et glaçant pieds et 
mains s’est ensuite installé. Benjamin m'a accompagné avec toute sa 
bienveillance et m’a ensuite amené vers une sorte de spirale 
énergétique abdominale, telle un puissant vortex de nettoyage. 

Je change alors de manœuvre pour « le jeune garçon prie la déesse » : Tong Zi Bai Guan Yin 

Un nouveau positionnement de ses mains et tout s’est apaisé avant une 
expérience finale extraordinaire. Il a alors enserré ma main affectée par 
l’accident et j’ai compris que mon cerveau entravait ma guérison par un 
phénomène d’anticipation de la douleur. Quelques minutes après, yeux 
fermés, une belle lumière verte s’est manifestée. La séance s’est alors 
terminée en toute logique et je me suis sentie renouvelée. » 

Il en est de même pour Séraphin, le processus de transformation se continue durant Tan 
Zhong Tou Guan Yuan avant de laisser place à un apaisement proche de l’endormissement : 

Pour la troisième phase, sans sortir de l’état dans lequel je me trouve, je 
m’allonge sur le dos sur la table de massage. Je suis invité à me laisser aller 
dans les espaces libérés, à habiter les nouveaux espaces qui se sont ouverts. 
Benjamin a posé au début les doigts d’une main vers le hara (dantian en 
japonais), les autres vers le plexus peut-être (Tan Zhong Tou Guan Yuan). 
Un certain temps passe. A un moment je sens tout un mouvement se faire 
dans ma colonne jusqu’à ma tête. Comme s’ils avaient envie de se 
rapprocher et que le cou ne voulait plus passer par un détour en s. A un autre 
moment, Benjamin change légèrement la position de la main sur la poitrine 
à droite du centre et appuie sur un point qui attirait mon attention (Cela se 
fait tout seul). Je ne sais plus si cela précède le mouvement perceptible 
d’alignement dans le corps. Mon esprit part un peu, je m’entends à un 
moment ronfler le temps d’une respiration.  

Pour Adrien 

Au cours de la séance, Benjamin m’a demandé s’il pouvait avoir recours au 
toucher. Ce fût sans aucun doute d’une grande aide dans le processus. J’ai 
bien senti que ses mains, l’une sur mon plexus et l’autre sur mon bas ventre, 
m’ont permis de me sentir d’avantage accompagné et en sécurité, tout en 
mettant en mouvement l’énergie (les émotions) qui y était bloqué. J’ai 
l’impression que les différentes formes de présence que propose Benjamin 
lors de ces séances, (l’écoute, la voix et le toucher) permettent 
d’accompagner et de transformer plus profondément ce qui se passe. 

 
Les propos recueillis montrent une belle continuité dans l’expérience reçu entre les deux 
phases du soin. S’il est impossible de savoir si l’une ou l’autre des méthodes seules auraient 
suffi à obtenir les mêmes résultats, les personnes relatent les effets de l’expérience vécu. 
 
Rosa : 



13 
 

Trois semaines plus tard, je fais éclater un lourd secret familial auprès de mes 
parents et ma grand-mère. Chacun reprend sa place, sa responsabilité 
(d’adulte, de parent). Mon frère n’est au courant de rien. Je compte avoir 
une discussion avec lui pour l’informer que mes parents sont au courant, 
mais pour le moment, je n’ai pas encore initié cette conversation.  

Depuis, les pulsions de sucre ont disparu. Les idées sont apaisées, la colère 
est quasiment partie (ou à 2/10). J’affirme beaucoup plus mes idées, mes 
envies, mon positionnement. Je me comporte beaucoup plus comme une 
adulte aujourd’hui, et non plus comme une petite fille avec mes proches. Mes 
relations, notamment aux hommes, ont changé, je ne me sens plus menacée, 
je me sens ancrée avec moi-même. J’ai grandement gagné en estime de moi. 
Je me fais de moins en moins passer après les autres, j’ose dire « non ». 

 
 
 
Aymeric : 

« Bonsoir Benjamin, petit retour sur la séance d'Aymeric. En sortant, il m'a 
dit : "sur l'échelle du bonheur, je suis passé de 7,6 à 9,8 sur 10 (il manquait 
le goûter pour être à 10 

😉
). Arrivé à la maison, il a dit : "qu'est-ce que je suis 

bien moi !" Ces petites phrases font un bien fou après les moments difficiles 
des derniers temps... Merci beaucoup pour cette séance ! » 

Martine : 

Petit à petit, une grande tranquillité m’envahi.t Quand j’ouvre les yeux, je 
perçois les couleurs du cabinet différemment, la lumière aussi. Je marche 
quelques pas avec une nouvelle démarche. Sensation d’intégrer mon corps 
d’une nouvelle façon, avec une perception plus fine. L’impression si 
apaisante de rentrer chez moi, rassemblée dans la confiance. » 

Séraphin : 

En rentrant je fais une marche, j’accueille avec joie les ronds scintillants que 
font les poissons à la surface de l’eau à cette heure où ils dînent. Cela 
accompagne une douce impression de sortir de sa coquille et de renaître. Je 
sens aussi comme plus « proche » et disponible ma poitrine, mon ventre. Les 
quelques échanges avec des amis que j’ai eus après me laissent une 
impression de fluidité et de vif enjouement. 

  



14 
 

Qigong Tuina puis Eïno dans une même séance 
 
Il s’agit là aussi d’une modalité qui se manifeste dans le cadre d’une séance ou le motif de 
consultation est d’abord d’ordre physiologique, la dimension liée à une tension psychique 
apparaît en cours de séance mais n’est verbalisée qu’après coup. Cela laisse supposer un 
processus psychosomatique est impliqué dans la persistance du mal-être.  
 

Sophie 
 
Sophie souffre de troubles respiratoires à la suite d’un Covid. Je lui ai prescrit un mois 
auparavant de la pharmacopée pour renforcer la Rate et le Poumon et chasser les glaires. 
Nous faisons d’abord une séance de Qigong Tuina en vue de renforcer l’énergie de Rein et 
Poumon (manœuvre principale : Fei Shen Xiang He) avant de continuer par une séance 
d’éïnothérapie.  

« Allongée sur le dos, des points avec ses doigts sur le corps, qui stimulent, 
qui picotent sur le bout de la langue, des circuits qui donnent la sensation 
que le corps rétrécit sur le trajet, aux pieds (Qi Zhen Tai Xi), au poignet (Qi 
Zhen Tai Yuan) puis sur le plexus (Tui Tan Zhong) avec la main. Sensation de 
boule douloureuse sur les trapèzes. Tournée sur le ventre les mains sous les 
omoplates, diffusion (Fei Shen Xiang He). 

A la suite de ce travail un rapide échange avec Sophie sur des images qui lui sont revenues 
pendant la séance de Qigong Tuina m’encourage à lui proposer de continuer en changeant de 
modalité. 

En seiza les yeux fermés à l'écoute de la tension du plexus et du diaphragme. 
Sensation physique de la tension et déroulement d'un scenario, d'un bout de 
mon histoire. Colère, rage intense envers mon frère et ma mère. Puis 
ouverture et apparition de mon arrière-grand-mère morte a 33 ans d'une 
bronchite. 

Le mal-être de Sophie semble s’être ancrée sur une mémoire transgénérationnelle. 

Le lendemain matin la sensation de tension à la respiration est partie, elle 
durait depuis 3 mois m'imposant une inactivité importante et de la fatigue. 
Cette séance arrive après 1 mois de pharmacopée. Le blocage revient 3 jours 
plus tard. La semaine suivante une séance de Qi Gong sur les mêmes énergies 
poumon /reins. Puis à nouveau temps d'écoute, de la lumière dans tout le 
corps. Libération des tensions physiques/psychiques. Le lendemain 24h après 
la respiration se libère à nouveau pour plus longtemps. » 

Lors de cette séance de Qigong d’une heure, le travail porte essentiellement sur Kai He. Nous 
le faisons d’abord au Dan Tian Inférieur, en harmonisant le mouvement et la respiration en 
vue de percevoir la densité (Xiao Kai He). Puis la sensation de densité crée au niveau du Dan 
Tian est étirée en colonne vers Dan Tian médian par un geste de montée descente des mains 
paumes orientées vers le tronc. Nous continuons le travail de Kai He au Dan Tian Médian, en 
insistant sur la perception de la fluidité, de communication avec l’environnement (Da Kai He). 
Le travail se poursuit brièvement au Dan Tian Supérieur. D’abord en reprenant l’extension de 



15 
 

la colonne depuis le ventre jusqu’à Yin Tang avec les mains.  Puis, pendant Kai He, le jeu des 
mains devant les yeux fermés facilite la connexion à la sensation de lumière. Enfin avec Peng 
Qi Guan Ding, la lumière est conduite jusqu’au cœur de la densité dans le Dan Tian inférieur. 
Le témoignage de Sophie met en évidence l’importance du Qigong prescrit ou guidé dans les 
thérapies en Qigong Tuina, ainsi que l’intrication entre Qigong et pratique hypnotique. 
 

Eïno et Qigong Tuina ensemble 
 
Cette approche implique de parler en même temps que l’on effectue le travail de Qigong Tuina 
et m’oblige à intégrer deux types de connexion aux personnes, l’une par la main, l’autre plus 
globale, plus en lien avec ce que dégage la personne sur le plan des tensions et des émotions. 
Toutefois, il me semble que l’expérience aidant, ces deux modalités d’écoute tendent à 
s’intégrer dans une écoute globale unifiée. Les dynamiques de séances étant singulières, j’ai 
choisi de présenter deux cas complets pour l’illustrer. Dans les situations présentées 
l’association est improvisée en cours de séance.  
 

A. Sandrine 
Le motif de consultation initial est d’ordre Physiologique (séquelle de bronchite) mais 
l’irruption de paroles et d’émotion chez Sandrine durant la séance de Qigong Tuina m’incite à 
combiner le travail en cours avec des propositions en Eïno. Les manœuvres principales 
retenues sont Xie Tai Chong, Zhi Ya Nei Guan (pour détendre le Foie) et Tan Zhong Tou Guan 
Yuan. 

« J’ai pris rdv avec Benjamin suite à une bronchite qui m’a cloué au lit 
pendant une semaine au moment du réveillon du nouvel an et dont j’ai 
ressenti les symptômes pendant deux bonnes semaines. Je me sens affectée 
au niveau de mes poumons qui ont été extrêmement sollicités pendant cette 
période. Je me sens globalement plutôt fatiguée et en manque d’énergie.  

Il me semble que ce manque d’énergie perçue est plus lié au blocage émotionnel exacerbé par 
la période qu’à un vrai vide d’énergie. Je démarre donc par Xie Tai Chong. 

Après ce temps d’échange, la séance se poursuit allongée sur la table de 
consultation. Prise du pouls. Massage au niveau du pied. Je sens 
particulièrement un point dont Benjamin me dira qu’il concerne le foie. Il me 
demande si c’est trop fort. Je lui réponds que non. Je me concentre sur la 
sensation sur mon pied.  

Il est notable que la manœuvre de Qigong Tuina joue le rôle d’une induction en focalisant 
l’attention de Sandrine sur sa sensation tout en favorisant une libération émotionnelle en 
débloquant le Qi du Foie. Toutefois cette libération émotionnelle engage Sandrine à m’en dire 
plus. Elle ne plonge donc pas directement dans la transe. 

Je crois que c’est à ce moment-là que je lui dis que j’ai le sentiment de vivre 
un moment particulier dans ma vie, de boucler une boucle, de terminer un 
cycle. Je suis prise par l’émotion. Je me concentre sur ma respiration. J’ai du 
mal à parler. Ma gorge se noue. Des larmes coulent Je poursuis.  



16 
 

A ce stade Sandrine est encore très présente au niveau mentale et verbal, un dialogue 
s’installe dans lequel je ne fais que questionner. Pendant ce temps je continue à travailler Xie 
Tai Chong. Mon intention est de l’aider à vider son esprit avant de continuer sur des 
manœuvres où j’ai plus besoin de silence. 

- S : Je suis en train de perdre certaines croyances.  

- B : Lesquelles ?  

- S : La croyance d’être quelqu’un de « spécial » au-delà de la singularité 
que nous avons toutes et tous.  

- B : S’agit-il de ta croyance de « pouvoir sauver le monde ».  

- S : Non ce n’est pas cette croyance là mais plutôt la croyance d’être une 
« privilégiée », d’être une personne plus spéciale que les autres que je 
relie au fait d’être une personne adoptée.  

- B : Quelque chose a provoqué cette perte de croyance.  

- S : Je ne crois pas. 

Je décide alors d’effectuer la manœuvre Zhi Ya Nei Guan. Dans le même temps, je propose à 
Sandrine de laisser son corps retrouver le point d’ancrage de la tristesse qu’elle a exprimé. 

Cette pression accentue mes perceptions. J’ai l’impression d’être connectée 
directement à mon cœur. Benjamin me demande si je peux « plonger » (je 
ne sais plus si c’est le terme mais c’est l’image que j’en ai) dans ma tristesse 
mais je n’arrive pas à m’y connecter. Elle s’est diluée pendant que je parlais 
précédemment. Je lui dis que je me sens neutre émotionnellement et que 
physiquement je me sens fébrile.  

Je ne suis pas surpris de cette réponse de Sandrine, car l’objet n’est pas de continuer à 
travailler au niveau de l’expression émotionnelle mais au niveau du processus énergétique 
sous-jacent. L’association de la manœuvre et de la proposition semble porter ces fruits car la 
fébrilité laisse place à un tremblement que j’invite Sandrine à remarquer. 

Je crois que c’est à ce moment-là qu’il me demande ce que je ressens. Je lui 
dis que je ressens de légers tremblements. Il me dit de ne pas les retenir. Je 
laisse l’énergie circuler partout dans mon corps. Les tremblements se font 
plus intenses. 

Le travail de transformation est en cours. 

Benjamin change de côté et il commence à poser ses mains à différents 
endroits de ma tête et de mon torse. Je ne me souviens plus dans quel ordre. 

Moi non plus…  Je suis simplement en train d’accompagner ce qu’il se passe, d’être présent 
au vécu de Sandrine. La Transe s’approfondit. Je décide de Changer de Manœuvre pour 
effectuer Tan Zhong Tou Guan Yuan. 

Après les souvenirs se font moins précis car je suis complètement absorbée 
dans mon ressenti corporel. Je dirai que j’ai vécu plusieurs montées 



17 
 

successives de tremblements/apaisement plus ou moins intenses 
accompagnées de plusieurs vagues de sentiments essentiellement de la 
tristesse. Je sens une de ses mains rester sur mon ventre (RM4, main gauche) 
et l’autre passer de la clavicule gauche à la droite (P1 main droite) puis rester 
au niveau de la base de la gorge (RM22, main droite, puis enfin RM17 main 
droite). Pendant tout ce moment je sens comme du courant passer dans mon 
corps. Je lâche prise. J’ai l’impression que Benjamin aspire quelque chose 
dans mon ventre. Il me dit de laisser aller mes émotions. Je lui dis que c’est 
dur. Les larmes coulent et je sens une forte chaleur dans mon ventre. Je 
ressens comme une unité entre nous deux. C’est assez bouleversant comme 
sensation. Lors de la dernière vague, je sens un apaisement extrêmement 
profond. Je me sens si détendue que je me dis que ça doit être comme ça 
quand on est mort. Être sans plus aucune tension dans le corps. Je m’étonne 
a posteriori d’avoir eu cette image dans un moment aussi vivant mais c’est 
bel et bien le cas. » 

 
B. Frédéric 

 
Frédéric souffre d’Angoisse de mort et relie cette difficulté à des mémoires d'inceste. Je décide 
de lui laisser le choix de la position pour la séance sans savoir clairement ce que je vais 
effectuer comme travail. Il choisit de s’allonger sur le dos et je m’assois auprès de lui. Je décide 
de m’installer confortablement dans le silence. Cette façon de faire recoupe tout à la fois une 
dimension de l’Eïnothéapie, parfois nommé hypnose sèche et une pratique de Qigong Tuina 
Jing Guan Qi Bian « en silence, observer ses changements » qui consiste à ne traiter qu’avec 
le champ d’énergie. 
 

Après un temps pour me déposer, j'ai immédiatement senti une qualité de présence et 
de tranquillité émanent du praticien. L'ambiance dans la pièce où nous étions était 
calme. Je me sentais en confiance. 
 
Très rapidement mon corps à commencer à réagir par des spasmes et des 
tremblements. J'ai laissé faire, ça tremblait, ça chauffait dans certaine partie de mon 
corps (bas du corps, jambe et bassin). Mon souffle était assez ample avec parfois des 
expire/soupir. Les tremblements parfois s'arrêtaient et recommençais plus subtilement 
et avec plus de fluidité. 

 
Après un quart d’heure de ce travail silencieux, la problématique de la mort évoquée lors de 
l’entretien s’impose à moi. Je décide d’en faire l’objet d’un travail.  
 

Benjamin à ensuite prononcé le mot "la mort" suivi d'un silence. Un frisson a parcouru 
mon corps en entier et ensuite c'est comme si j'étais dans une sorte d'espace vide. 
La seconde proposition du praticien fut la phrase "le monde de la mort et ses 
habitants". 
Et là, de nouveau mon corps et mon esprit comme dans un espace vide mais avec le 
corps qui continuais à réagir par des mouvement de plus en plus lent et fluide. Ça 
libérait beaucoup d'énergie en moi. Ça fluidifiait le corps. 



18 
 

 
Je perçois que cette difficulté vis-à-vis de la mort en lien avec le sentiment de se faire envahir 
par des perceptions issues de ce monde, peut être mis en relation avec le sentiment 
d’intrusion lié aux mémoires d’incestes. Ce qui relie les deux me semble relever de la 
possibilité pour Frédéric de reprendre confiance dans ses frontières. 
 

La proposition suivante fut " de laisser au corps la possibilité d'ouvrir et de fermer les 
frontières". Cette proposition fut très impactante pour moi et a été comme la synthèse, 
la clé qu'il me fallait.  

 
Il me semble alors utile d’accompagner le processus par un travail sur la relation entre ciel 
antérieur et ciel postérieur, le lien entre les différentes générations, vivante ou morte. 
J’effectue Qi Zhen Shen Que (RM8) puis Mo Shen Que 
 

Benjamin à ensuite poser son doigt sur mon nombril, puis la main. 
Je sentais une énergie qui tournait dans mon ventre, qui se frayait un chemin qui parfois 
circulait comme un serpent de haut en bas et de bas en haut de mon corps. Une grande 
chaleur dans mon ventre et un sentiment de grande liberté m'envahissait. 
 
Je sentais les contours de mon corps avec un sentiment de confiance. Tout cela pour 
moi en lien direct avec la proposition d'ouvrir et fermer les frontières... 
Cela faisait écho à la mémoire d'inceste et d'intrusion. 

 
Durant Mo Shen Que, je perçois une difficulté de circulation dans la zone génitale. Je relance 
le travail par une proposition verbale. 
 

J'ai ensuite senti que l'énergie travaillait fort dans mon bas ventre et mon bassin et 
chose rigolote au moment où je percevais cela en moi, benjamin me dit les mots suivant 
"petit bassin". 
 
A cet instant, j'ai laissé faire les mouvements d'énergie œuvrer à travers moi en totale 
confiance. Beaucoup de circulation interne d'énergie en forme de 8. 
 
Une densité dans mon ventre et mon bassin s'installait petit à petit. Un plus grand 
espace en périphérie de mon corps avec une confiance intérieur assez incroyable. Une 
plus grande aisance respiratoire. 

 
Ayant perçu la remise en mouvement d’une circulation fluide, je décide d’arrêter la séance. 
 

Plusieurs semaines après le soin 
 
Grande tranquillité et une présence à soi accrue... 
Moi qui avais des difficultés de sommeil avec des réveil nocturne, le sommeil est revenu. 
Un meilleur transit intestinal. Un apaisement énorme. Je sens mon ventre apaisé et 
libéré. J'ai une plus grande attention et une sensibilité plus fine aux êtres, aux choses et 
à l'environnement qui m'entoure 
Je ressens l'élan de vie en moi, ça pulse, ç'est vivant au-dedans. 



19 
 

Cette séance a réveillé le vivant en moi. Cette proposition au corps d'ouvrir et fermer 
les frontières a été le cadeau qu'il me fallait, la clé de guérison de ce pourquoi je venais 
à la séance. Cette phrase synthétisait tout cela. Encore aujourd'hui cela est présent en 
moi. J'utilise même cette phrase comme un mantra (une clé). Cela a redéfini mes 
contours, je me sens protégé intérieurement, comme une protection dans et autour de 
moi. C'est palpable. Des voiles se sont dissipé... 
 
J'ai retrouvé mon intégrité physique, ma place et ma protection intérieur. 

 
  



20 
 

Association de séances alternées d’Eïno et de Qigong Tuina au 
sein d’une thérapie de plusieurs mois 

 
Je présente ici une situation où le mal-être, manifesté par des douleurs de ventre, est dûe à 
un dysfonctionnement physiologique qui trouve son origine dans des problématiques 
émotionnelles. Il s’agit à la fois d’apaiser la douleur, de traiter le syndrome et de réguler la 
cause étiologique sous-jacente pour éviter la rechute.  
 

Flora 
Florence souffre de « colopathie fonctionnelle », je la reçois tous les mois pendant six mois 
pour l’accompagner.  

« En errance médicale depuis plusieurs mois, à cause d'une colopathie 
fonctionnelle et condamnée à vivre avec selon ma gastro-entérologue, je me 
suis dirigée vers des médecines douces pour être enfin comprise, entendue 
et je l'espérais soulagée.  

Certaines séances sont ciblées sur l’Eïno, d’autres sur le Qigong Tuina. 

C'est très naturellement que Benjamin m'a guidée et que j'ai pu laisser partir 
mes maux aux fils de nos séances.  

Il sait parfaitement quand il doit utiliser l'hypnose ou la médecine chinoise.  

Par le Qigong Tuina je m’attelle à résorber ses douleurs liées à une dysharmonie Foie Rate sur 
un fond de vide de Yin. Les manœuvres ont varié d’une séance à l’autre Zhi Ya Nei Guan, Xie 
Tai Chong, Na Zhang Men, Tui Zhang Men, Rou Pi Shu, Rou Gan Shu, Qi Zhen Tai Xi. 

A chaque fois je me suis sentie complètement soulagée ce qui me change la 
vie et me redonne énormément d'espoir pour le futur.  

 
Je cherche par l’Eïno à désamorcer le vécu émotionnel à l’origine de son mal être et à 
transformer son rapport à la douleur et à la maladie. 

La séance qui pour moi fut très forte est celle dans laquelle j'avais évoqué 
l'histoire, le parcours amoureux de ma grand-mère. C'est incroyable, mais je 
ne m'étais jamais demandée comment ma mère avait vécu cela. Son 
ressenti.  Pendant cette séance, j'ai senti quelque chose couler le long de ma 
joue. Je n'ai pas compris tout de suite ce que c'était et puis j'ai réalisé : Je 
pleurais...!! Sans ressentir l'envie, ni le besoin, comme si ce n'était pas moi 
qui le décidais, sans aucune tristesse. 

Comme si ces larmes étaient là pour me dire " tu as compris maintenant, ce 
n'ai pas anodin, ton corps lui il a compris...!!" 

 
 

  



21 
 

Conclusion 
 
Ces différentes modalités d’association entre l’Eïno et le Qigong Tuina m’ont en premier lieu 
confirmé dans le sentiment d’une continuité d’ambiance entre les deux façons de travailler. 
Cette continuité rend le travail plaisant et l’association des deux approches fluides. Toutefois 
l’usage du langage quand il arrive après un temps de silence doit être effectué avec parcimonie 
pour ne pas sortir la personne de son état de lâcher-prise (Wu Wei) et le replonger dans une 
forme de processus discursif.  
 
Sur le plan des effets, l’association de l’éïnothérapie suivie du Qigong Tuina (Tan Zhong Tou 
Guan Yuan) dans une même séance semble à même de régler les troubles psycho-
émotionnelles n’ayant pas engendré de processus de somatisation à la suite d’événements 
traumatiques en aidant à vider le Péricarde des informations filtrées et stockées pour protéger 
le Cœur. Le trouble psycho-émotionnel est la racine du problème (Ben) et sa manifestation 
(Biao) se situe encore au même niveau. Il n’y a pas encore eu de somatisation. On peut faire 
l’hypothèse que ce mode de soin tout en apaisant le Shen évite une somatisation ultérieure.  
 
Cette même association a aussi permis d’enrayer le processus de somatisation en cours chez 
un enfant (Aymeric) dont les troubles Psycho-émotionnels (Ben) avaient conduit à des 
troubles du comportements et des perturbations du transit (Biao).  
 
L’alternance de l’Eïno et du Qigong Tuina sur plusieurs séances semble permettre de 
désamorcer les causes émotionnelles de syndromes physiologiques conduisant à des 
manifestations diverses (ex de Flora : Dysharmonie Foie Rate de cause émotionnelle, créant 
des gastralgies). Il faut alors modifier le rapport au monde de la personne pour espérer 
enrayer durablement les excès du Foie. Mais il faut aussi réguler la physiologie pour faire 
disparaître le symptôme. La dimension psycho-émotionnelle est la racine (Ben), la 
manifestation physiologique est la branche (Biao). 
 
L’éïnothérapie peut aussi venir en renfort du Qigong Tuina lorsque la manœuvre fait émerger 
des tensions psycho-émotionnelles en cours de séance.  
Dans le cas de Sandrine le motif Physiologique m’apparaît comme l’arbre qui cache la forêt. 
Le mal-être psycho-affectif est en arrière-plan. Peut-être peut-on faire l’hypothèse que cette 
tristesse refoulée a favorisé l’atteinte externe sur les Poumons. Toujours est-il que le soin qui 
a consisté à faire circuler le Qi du Foie a permis l’expression de la tristesse. L’utilisation 
simultanée de l’Eïno a permis l’expression de tensions dans le corps qui ont abouti à une 
sensation d’apaisement. On peut supposer que cela a aidé à éviter une rechute respiratoire 
par la suite.  
Pour ce qui est de Sophie, le soin a ravivée une mémoire transgénérationnelle qui semble 
avoir été à l’origine de l’évolution du Covid en forme Longue. Il est notable que cela se soit 
produit lors d’une manœuvre qui travaillait sur le Poumon (siège de la manifestation du 
trouble chez la personne et chez son arrière-grand-mère) et sur le Rein (Siège de Yuan Qi et 
de l’hérédité). La manœuvre semble avoir éveillé la trace corporelle du souvenir sous forme 
de sensation. Le travail en Eïno a permis sa conversion en information et, il me semble, d’en 
approfondir la transformation.  
 



22 
 

Une dernière situation n’a pas été envisagée dans ce travail : les cas où des troubles psycho-
émotionnels sont d’origine physiologique et ou la cause étiologique n’est pas d’origine 
émotionnelle. (Ex : Une toux persistante par suite d’une attaque de froid qui blesse le poumon 
et induit une tristesse chronique). L’émotion est la branche (Biao) la racine (Ben) est 
physiologique. On peut se demander s’il serait pertinent de travailler en Eïno sur ce genre 
d’humeur ou si un travail en Qigong Tuina seul n’aurait pas plus d’effet. Cela reste à explorer. 
 
Il me semble que la principale limite de l’utilisation de l’Eïno repose sur les troubles 
somatiques de causes physiologiques dont l’origine étiologique ne serait pas de cause 
émotionnelle. (Ex : des problèmes de digestion dû à vide de qi de la rate par surmenage, ou 
une stase de sang à la suite d’une contusion). Le Qigong Tuina à lui seul suffirait à régler la 
problématique durablement. Il n’y aurait dans ce cas pas d’intérêt à associer une autre 
méthode pour résoudre le problème, sauf à considérer que l’origine du comportement 
menant au surmenage ou à la contusion est due à une tension psychique chronique, ou que 
l’événement lui-même, la maladie, l’accident ait généré un trouble psycho-émotionnel. 
 

Références bibliographiques : 
 
Amaël Ferrando 

• Qigong Tuina Massage et Automassage, Chariot d’or. 
• Qigong Tuina pratique d’autoguérison par le Qigong, Chariot d’or. 
• Qigong Tuina Philosophie et diagnostic, Chariot d’or. 
• Les merveilleux vaisseaux, Edoya. 

Bernard Sensfelder 
• Vaincre peur et culpabilité, Dangles. 
• Votre corps en sait plus que votre cerveau, Dangles. 

Patrick Shan,  
• Parole d’ethnomédecin, autoédition. 

Benjamin Watteau 
• Hypnose, Qigong & méditation silencieuse, Satas. 

 
 
 
 
 


